
 
 

 

 

| KATOLÍCKA UNIVERZITA V RUŽOMBERKU 

 

 

| TEOLOGICKÁ FAKULTA 

 

 

 

INŠTITÚT CIRKEVNÝCH DEJÍN 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

NOTITIÆ HISTORIÆ 

ECCLESIASTICÆ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ružomberok 2025 

 



 
 

 
 

Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 

 vedecký recenzovaný časopis|Scientific peer-reviewed journal 

 ročník|Volume 14, číslo|Issue 2, rok|Year 2025 

 vychádza 2x ročne|Frequency: twice a year 
 
Časopis Notitiæ historiæ ecclesiasticæ je zaradený v databáze: 

CEJSH (The Central European Journal of Social Sciences and Humanities) – 2020. 

CEEOL (Central and Eastern European Online Library) – 2021. 

ERIH PLUS (Europen Reference Index for the Humanities) – 2024. 

 

Vedúci redaktor|Editor-In-Chief: prof. PhDr. ThDr. Štefan LENČIŠ, PhD. 

 

Redakčná rada|Editorial Board: 
ThDr. Daniel BOLEŠ, PhD. – TF, Katolícka univerzita v Ružomberku 
doc. ThDr. Peter BORZA, PhD. – FF, Univerzita Pavla Jozefa Šafárika v Košiciach 
doc. PhDr. Jaroslav CORANIČ, PhD. – GTF, Prešovská univerzita v Prešove  
Dr. Viliam Štefan DÓCI OP – Istituto storico domenicano Roma, Taliansko 
Mgr. Peter FEDORČÁK, PhD. – FF, Univerzita Pavla Jozefa Šafárika v Košiciach 
prof. ThDr. Cyril HIŠEM, PhD. – TF, Katolícka univerzita v Ružomberku 
doc. PhDr. Jitka JONOVÁ, Th.D. – Univerzita Palackého v Olomouci, CM TF Olomouc, Česko 
prof. ThDr. Viliam JUDÁK, PhD. – Univerzita Komenského v Bratislave, RKCMBF Bratislava 
prof. Dr. István KÄFER, PhD. – Gál Ferenc Főiskola Szeged, Maďarsko 
doc. Viktor KICHERA, PhD. – Uzhhorod National University, Faculty of History, Ukrajina 
Mons. HELic. Jozef KRIŠTOF – Segreteria di Stato, Citta del Vaticano 
ThDr. Angelus Štefan KURUC O.Praem., PhD. – TF, Katolícka univerzita v Ružomberku 
doc. ThDr. Radoslav LOJAN, PhD. – TF, Katolícka univerzita v Ružomberku 
prof. Dr hab. Józef MARECKI – Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Poľsko 
dr hab. Jarosław R. MARCZEWSKI – Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II., Lublin, Poľsko 
Dr. habil. Béla PUKÁNSZKY, DSc. – Univerzity Eszterházy Károly, Eger, Maďarsko 
prof. ThDr. Ján ŠAFIN, PhD. – Pravoslávna bohoslovecká fakulta, Prešovská univerzita v Prešove 
prof. PaedDr. ThLic. Martin WEIS, Th.D. – TF Jihočeská univerzita v Českých Budějovicích, Česko 

  

Jazykový redaktor: 

­ slovenského textu|Slovak text Editor: Mgr. Eva BODNÁROVÁ 

­ anglického textu|English text Editor: Frances KREMARIK 

 
Technický redaktor|Technical editor: Marián HUMENSKÝ 
Návrh obálky|Cover design: Ján MIŠKO 
 
Adresa vydavateľa|Addres of editorial publisher: 
 © 2025 VERBUM – vydavateľstvo KU 

 Hrabovská cesta 1A, 034 01 Ružomberok, web: www.ku.sk 

Adresa redakcie|Addres of editorial office: 

 © Inštitút cirkevných dejín, Teologická fakulta  

 Katolícka univerzita v Ružomberku 

 Hlavná 89, 041 21 Košice 

 web: www.icd.ktfke.sk; email: icd@ktfke.sk 
 
ISSN 1338-9572 (Print), ISSN 2730-0153 (Online) 



 
 

OBSAH |CONTENTS  

 

ÚVOD | EDITORIAL ..................................................................................................................... 5 

ŠTÚDIE / STUDIES ........................................................................................................................ 7 

Historical Development of the concept of Mary’s maternal attitude towards the Church from 

Reformation up to the Second Vatican Council ............................................................................. 8 

Historický vývoj konceptu Máriinho materinského postoja k Cirkvi od reformácie až po Druhý vatikánsky 

koncil 

Ladislav Varga 

The Synod of Hiereia (754): Genesis, Course and Fate of the “Seventh Council” in the 

Byzantine Tradition .......................................................................................................................... 29 

Synoda v Hierei (754): genéza, priebeh a osud „siedmeho koncilu“ v byzantskej tradícii 

Wojciech Słomski 

Recepcia noriem Tridentského koncilu o manželstve v Uhorsku v 16. a 17. storočí .............. 43 

Reception of the Council of Trent's norms on marriage in Hungary in the 16th and 17th centuries 

Andrej Krivda, Lukáš Sekerák 

Kresťanský socialista, publicista a administrátor katolíckych ľudových časopisov Eduard 

Krajňák ............................................................................................................................................... 63 

Eduard Krajňák as a christian socialist, publicist and administrator of catholic popular journals 

Marek Rímsky 

Krst ako nástroj záchrany Židov na Slovensku v rokoch 1938 – 1944 ..................................... 78 

Baptism as a means of saving Jews in Slovakia between 1938 and 1944 

Peter Borza 

PRAMEŇ / SOURCE .................................................................................................................... 92 

Fundačná listina farnosti Nacina Ves vydaná jágerským biskupom Šimonom z Rozhanoviec 

v roku 1443 

Daniel Boleš 



 
 

 
 

ČLÁNKY / ARTICLES ................................................................................................................. 96 

Miniatúra ikonoklastu zotierajúceho obraz Krista z Chludovho žaltára – teologicko-ikono-

grafická exegéza 

Wojciech Słomski 

RECENZENTI PRÍSPEVKOV / REVIEWERS................................................................... 100 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

  

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

 

5 
 

ÚVOD | EDITORIAL 

Vážení čitatelia! 

Podľa Johna McMannersa štúdium cirkevných dejín skúma, ako viera a spoločnosť vzá-

jomne formovali jedna druhú. Poznanie nových výskumov v tejto oblasti je preto nevy-

hnutné pre hlbšie pochopenie náboženských, kultúrnych a spoločenských procesov mi-

nulosti. Nové pramene, metodologické prístupy a prehodnotenie zaužívaných výkladov 

umožňujú presnejšie uchopiť úlohu cirkví a ich predstaviteľov a obohacujú odbornú dis-

kusiu naprieč historickými, teologickými a spoločenskými vedami. Na aktuálne výzvy hlb-

šieho poznania cirkevných dejín reagujú aj autori časopisu Notitiae historiae ecclesiasticae svo-

jimi piatimi štúdiami, ktoré tvoria hlavnú časť aktuálneho čísla. 

Prvým príspevkom je štúdia Ladislava Vargu, ktorý skúma vývoj mariánskeho ti-

tulu „Matka Cirkvi“ od čias reformácie až po začiatok Druhého vatikánskeho koncilu. 

Autor analyzuje historické pozadie a teologické momenty, v ktorých sa tento titul objavil 

v dielach významných teológov, pričom sa zameriava nielen na explicitné používanie ti-

tulu, ale aj na širšie chápanie Máriinho materského postoja k Cirkvi a jej členom. 

Nasledujúca štúdia Wojciecha Słomského sa zameriava na historickú a teologickú 

analýzu Hiereiinej synody z roku 754, jednej z najvýznamnejších udalostí prvej fázy by-

zantského ikonoklazmu. Synoda, zvolaná cisárom Konštantínom V., sa označila za „svätú 

a veľkú“ a prijala horos, doktrinálny dekrét odsudzujúci uctievanie ikon, opierajúci sa                       

o teologický koncept Božej transcendencie. Článok skúma okolnosti zvolania synody, jej 

priebeh, teologické argumenty a následnú recepciu v rámci byzantskej cirkevnej tradície. 

Tretia štúdia analyzuje recepciu a uplatňovanie manželskej legislatívy Tridentského 

koncilu v Uhorskom kráľovstve v 16. a 17. storočí, v kontexte politickej fragmentácie, 

osmanskej okupácie a konfesionálnych konfliktov. Zameriava sa na dekrét Tametsi a skúma 

postupné presadzovanie kánonickej formy manželstva napriek jeho formálnemu nevyhlá-

seniu. 

Ďalšia štúdia sa zamýšľa nad formovaním a vývojom kresťanského socializmu                  

v Hornom Uhorsku (dnešné Slovensko) od konca 19. storočia do medzivojnového obdo-

bia v jeho intelektuálnom, cirkevnom a politickom kontexte. Osobitná pozornosť sa ve-

nuje Eduardovi Krajňákovi (1848 – 1924), bratislavskému gymnaziálnemu učiteľovi, ktorý 

predstavuje prienik katolíckeho sociálneho myslenia, slovenského národného povedomia 

a politickej mobilizácie začiatku 20. storočia. Na základe biografickej a textovej analýzy 

článok skúma jeho angažovanosť v sociálnych a národných otázkach, ako aj jeho vzťah          

k dobovému socializmu a nacionalizmu. 

V poradí posledná štúdia Petra Borzu skúma fenomén krstu ako stratégie záchrany 

Židov na Slovensku v rokoch 1938 – 1944, so zameraním na úlohu Gréckokatolíckej cir-

kvi. Analyzuje právne, náboženské a sociálne aspekty konverzií v kontexte holokaustu                 

a poukazuje na to, že hoci krst neposkytoval právnu imunitu v rámci slovenského práv-

neho systému, často umožňoval oddialiť deportáciu alebo získať prezidentské výnimky. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

6 

 

V druhom bloku časopisu s názvom Prameň je čitateľom ponúknutý text fundačnej 

listiny jágerského biskupa Šimona z Rozhanoviec z roku 1443 pre farnosť Nacina Ves, 

prepísaná a preložená Danielom Bolešom. 

Redakcia časopisu ďakuje všetkým autorom za ich príspevky, ktorými významne 

prispeli k poznaniu cirkevných dejín. Odborná úroveň textov a rozmanitosť spracovaných 

tém obohacujú vedeckú diskusiu a spoluvytvárajú profil nášho časopisu. 

Prajeme všetkým čitateľom inšpiratívne a obohacujúce čítanie publikovaných prí-

spevkov, ktoré prinášajú nový pohľad na cirkevné dejiny a podporujú hlbšie porozumenie 

ich historickému, kultúrnemu a spoločenskému kontextu. 

Redakcia časopisu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ŠTÚDIE / STUDIES 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

 

8 
 

 

Historical Development of the concept of Mary’s maternal 
attitude towards the Church from Reformation up to the Second 
Vatican Council 

Ladislav Varga 

 

https://doi.org/10.54937/nhe.2025.14.2.8-28 

Historický vývoj konceptu Máriinho materinského postoja k Cirkvi od reformácie 

až po Druhý vatikánsky koncil  

 

Abstract: This article explores the development of the Marian title “Mother of the Church” from the 
time of the Reformation up to the beginning of the Second Vatican Council. This study analyzes the 
historical background and theological moments in which this title appeared in the works of significant 
theologians, focusing not only on the explicit use of the title but also on the broader understanding of Mary’s 
maternal attitude toward the Church and its members. 

The work begins with an examination of the three main Reformers – Martin Luther, Huldrych 
Zwingli, and John Calvin. In Luther, the idea of Mary as the mother of believers appears, though her role 
is always subordinate to Christ. Zwingli emphasizes her exemplary faith, but the maternal relationship 
to the Church is absent. Calvin sees the Church as mother; for him, Mary is primarily the mother of 
Christ and a model of virtue.   

In the Catholic tradition, the title “Mother of the Church” gradually develops. Peter Canisius, 
Francisco Suárez, Robert Bellarmine, and other theologians expand Marian devotion and attribute to 
Mary a maternal role toward the faithful, sometimes even toward the entire Church. The contributions of 
popes, especially Leo XIII and Pius X, are also significant, as they emphasize Mary’s spiritual mother-
hood in relation to the members of the Church.  

The document points out that explicit use of the title “Mother of the Church” was rare until the 
20th century, even though Mary’s maternal role was often theologically emphasized. The development of 
the title culminates in 1964, when Pope Paul VI solemnly proclaimed Mary as Mother of the Church, 
making this title part of the Church’s life.   



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

9 

 

Thus, the study provides a comprehensive view of the theological, historical, and ecumenical aspects 
of the Marian title “Mother of the Church” in the period from the Reformation to the Second Vatican 
Council. 

Key words: Mother of the Church, development of Marian theology, maternal attitude, ecumenism, 
catholic tradition, reformation. 

 
Introduction 

In 1964 pope Paul VI in at the closing event of the third session of the Second Vatican 

council solemnly proclaimed Mary, mother of Jesus as the Mother of the Church. In 2018 

pope Francis affirmed the title and set it as obligatory memorial next day after the Pente-

cost. The title has become part of life of the Church.  

The study is part of wider research on the Marian title Mother of the Church and 

examines its historical background in individual moments of history when this title appe-

ared in the works of individual theologians. It is not only the title itself that is being sought 

but also references of understanding motherly attitude of Mary towards the Church and 

its individual members. 

The boundaries of this study are defined by the time from the Reformation to the 

beginning of the Second Vatican Council. The circumstances of the Reformation led to 

the Council of Trent, at which liturgy and theology were defined for a period of four 

centuries. During the time, an attitude between Catholics and Christians from the Refor-

mation regarding the Mother of God became very different. While on the one hand, ve-

neration grew, flourished and developed, on the other hand, it gradually faded into the 

background, until it finally disappeared completely. This is not the aim of this work, but 

it provides a partial context and answer as to why theologians from the Catholic Church 

mostly appear, while from the group of the others, only representatives from the early 

days of the Reformation itself are mentioned. 

The main line of the research follows the work of Gabrielle Roschini and Rai-

mondo Spiazzi, that is enriched by Hilda’s Graef research. Uniqueness of the study is 

presented by originality of the research in two points. Firstly and globaly, it focuses on 

wider understanding of attitude of the title, not just on its literal appearances in work of 

theologians. Previous studies done by Roschini and others were involved to find only 

literal mention of the title in history of the Church theology. Secondly it represents new 

horizons for local understanding of mother of Jesus with new perspective as the mother 

of the faithful. A position that is often taken for the granted and was not deeply developed 

theologically in the context of central Europe and it Marian piety. 

 

Reformers (Martin Luther, Huldrych Zwingli, John Calvin) 

The orientation will be on three main reformers. Namely Martin Luther (d. 1546), 

Huldrych Zwingli1 (d. 1531) and John Calvin (d. 1564). 

                                                           
1 In some works, his name is Ulrich. The version used here is the one used by the Group of the Dombes in the work 

Mary in the Plan of God and in the Communion of Saints, (Groupe des Dombes, Mary in the Plan of God and in the 
Communion of Saints, ed. Alain Blancy and Maurice Jourjon (New York: Paulist Press, 2002), 33. (hereafter GdD)). 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

10 

 

Martin Luther was a German professor of theology, composer, priest, monk, and 

a figure of the Reformation. He is author of Ninety-five Theses of 1517 and translator of 

the Bible into German vernacular. His position to Mary is probably worked out the most 

of all three Reformers. It could be the result of his own piety coming from the early part 

of his life. Later the veneration of Mary (and the saints) was still a reality in his life, but it 

was a secondary matter to him. He kept three major Marian feasts: the Annunciation, the 

Visitation, and the Purification.2 Mary’s role was always seen by Luther in the Christolo-

gical perspective and all concerning her should be subordinated to Christology. Her 

motherhood of Christ is seen as the greatest praise that could be given to her by the title 

Theotokos. In the context of the ecclesiology, Luther saw an analogy between Mary and the 

Church, especially in the context referred to as their destiny. Mary is the figure of the 

church because of motherhood and characteristics of her life. Luther also views her as the 

mother of each member of the church who has Christ as brother and God as Father: “So 

great is the comfort and overflowing kindness of God that human beings can, if they 

believe, take advantage of this great treasure that Mary is their true mother, Christ their 

brother and God their father.”3  

Luther considered Mary to be the mother of the faithful. Her maternal role was 

later extended towards the Church. Group of the Dombes’ the document about Mary4 

translated and quoted passage from Luther’s sermon given 8th December 1516: Mary is 

“mother of the church, of which she is also the most pre-eminent member.”5 The original 

text in Latin did not speak about Mary as the Mater Ecclesiae. In the quoted passage above 

(here is original in Latin6) Mary is like oil (myrrh, used for preserving dead bodies, one 

used shortly for Jesus’ body and later was brought by women on Easter Sunday), that 

keeps the body and gives it a good smell. It is put into the context of the quick funeral of 

Jesus after His death. Her role is considered as the unique one, and still, she is considered 

a member of the Church, however as the text stated, a very noble member. 

Later in the work on Psalm 110 Luther considered her motherhood towards the 

church as one that is for all times, every age, because she is a mother of all children who 

are born by the Holy Spirit.7 

Luther did not consider Mary as equal to Christ but always subordinate to Him 

and God. He gave her many titles, but always in the Christological view. The significant 

is his view of maternal relation towards faithful. She is not the mother of the church, but 

                                                           
2 Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 26 (Weimar: H. Böhlaus, 1883), 222.25-233.1; In GdD short passages is 

used in footnote from above passage: “Let pastors not engage in quarreling over these feasts. Let each be free 
to celebrate those which his parishioners want. Let them honor, above all else, the Sundays, the feast of the 
Annunciation, the Purification, and the Visitation, the feasts of St. John the Baptist, St. Michael, the apostles, 
and St. Mary Magdalene.” (GdD, 144). 

3 Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 10/I, 72.19-73.2. The translation is provided by GdD, 145. 

4 GdD. 

5 Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 1, 107.22-25. 

6 “Ita B. Virgo est non tantum uncta, sed ipsa gutta et amaror efficacissimus et sibi et omnibus: nihil itaque putredinis 
in illa, quum et ipsa gutta est. Tertio gessit figuram Ecclesiae in suo nomine, quae sicut stilla situlae describitur 
apud Isaiam, quod ex tote mari electa mundi sursum per fidem pendeat ad verbum Dei, cuius ipsa (Ecclesiae 
inquam) nobilissimum est membrum.“ 

7 Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 4, 234.5-8. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

11 

 

she is a (noble) member of the church. She is not above the Church. The central point of 

this view is the work of the Holy Spirit in all: in Mary, in the Church, and in all individual 

Christians. 

Huldrych Zwingli was born in the Swiss canton of St. Gall. He became a priest and 

later an important figure in Reformation in Switzerland. He kept venerating Mary, but not 

adoration. He kept external forms of the devotion to her: feast of the Annunciation, the 

Assumption, Candlemas, the Angelus and Hail Mary (biblical part, e.g. first half of the 

prayer). Zwingli considered Mary more in her receptive position as the house of God,                     

a safe place and chamber of the Holy Spirit.8 He accepted also title as Mother of God, 

Mother of Christ (Theotokos) but more as historical fact, not as the dogmatic definition.9 

Zwingli stress Mary’s exemplary faith and obedience. It is because of that we can 

say she is ‘pure’ or ‘spotless,’ that makes her model of a believer. Still, her holiness depends 

on Christ’s, that she could be considered as ‘a type of Christ’.10 

We don’t find Mary in a relationship with the Church in the work of Zwingli. Ho-

wever, he brought up an interesting view from medieval age and considered her as                   

a model for ecclesial ministry in social tasks and charity.11 

In the work of Zwingli is missing the maternal attitude of Mary towards Christians. 

Meanwhile, on the other hand, the image of her exemplary life is emphasized not only 

towards the life of the faithful but of the whole community - the Church. This could not 

be understood fully as her relation as the mother of each believer, but in exemplary con-

sideration as a mother who leads by example. 

John Calvin was a French theologian, pastor, reformer in Geneva and the founder 

of Christian theology later called Calvinism. He had the least interest in Mary among three 

reformers. He emphasized her historical dimension and considered her more in the action 

of the Holy Spirit.12 Calvin made a shift and saw the Church as the mother only.13 Mary’s 

motherhood is only towards Christ, but even in it there is a strong accent on divine son-

ship of Jesus and “by electing and destining Mary to be the mother of his Son, God, gave 

her the highest honor.”14 Mary is seen as an example for all and as an ethical model. 

Faithful are called to imitate her by listening, understanding and witness. By imitating 

virtues, the Church is built up and Mary is the example to it.15 

The image of Mary as the mother of Christians is not considered in the work of 

Calvin. The strong accent on Mary as an example of the virtues, and encouragement given 

by Calvin to the faithful to follow them to a build-up of the Church are points that could 

consider Mary as the mother of the church in the spiritual, exemplary way of her life. 

                                                           
8 Huldreich Zwingli, Huldreich Zwinglis Werke, vol. 1 (Berlin, C. A. Schwetschke und Sohn, 1905), 412.1-8. 

9 GdD, 33. 

10 GdD, 34. 

11 Huldreich Zwingli, Huldreich Zwinglis Werke, vol. 3, 52.14. 

12 GdD, 34. 

13 Edouard Cunitz (ed.), Johann-Wilhelm Baum (Ed.), Eduard Wilhelm Eugen Reuss (Ed.) Joannis Calvini opera quae 
supersunt omnia, vol. 46 (Brunsvigae : C.A. Schwetschke, 1863), 111. 

14 Edouard Cunitz (ed.), Johann-Wilhelm Baum (Ed.), Eduard Wilhelm Eugen Reuss (Ed.) Joannis Calvini opera quae 
supersunt omnia, vol. 45 (Berlin: Braunsschweig, 1891), 348. 

15 GdD, 34-35. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

12 

 

Peter Canisius 

Peter Canisius (d. 1597) was a Dutch Jesuit Roman Catholic priest and author of Cate-

chism – Summa doctrinae Christianae. He is considered as the second apostle of Germany, 

after St. Boniface. His work is very much interlinked with Counter-reformation by the 

Catholic side, and he is still known for his honesty in the communication with Protestants. 

He preferred not to do theological disputes and try to win over them, but more to exercise 

charity and the love of Christ in an encounter with them.16 

Canisius emphasized Mary’s dignity and depicted her as the Second Eve (paralle-

lism very known) and used images from the Old Testament as prefigured types of her.17 

In the work about Mary, he wrote: “Mary was made not only the Handmaid of God but 

also the Mother of the Church and that she, alone, gave the world more than all the 

children could receive well from their parents ...”18 In the reaction towards the Reformers' 

opposition in the context of the Mariology and devotion (in the hymn Salve Regina) he 

emphasized, that “Church should not be criticized, for Mary, mother of the Jesus Christ, 

in some way is saluted as Mother” of the Church.19 The Church then salutes Mary as her 

mother. 

 

Francisco Suárez 

Francisco Suárez (d. 1617) was a Spanish Jesuit priest, philosopher, and theologian. He is 

considered a founder of Mariology for his systematic work in this field of theology. He 

wrote a treatise where he collected and systemized all teaching connected with Mary. The 

treatise is called De mysteriis vitae Christi.20 In the context of the work, its name clearly shows 

his conviction that Mary’s life is deeply interlinked with Christ’s. 

In his work, he defended the position of the Church to invoke Mary as matrem 

misericordiae. He wrote: “and finally on the rise of the Holy Church, she prays to the Virgin 

and invokes her as our hope, life, sweet, mother of the mercy, etc.…”21 In Disputatio 22 

he stressed Mary’s role, her part in Redemption. He argued as Christ is our King because 

he redeemed us, Mary is also called the Mother of all men because she contributed in                  

a unique way to our salvation, by providing a body for the Incarnation of God, voluntary 

offering Him for us and her desire for our salvation too.22 

Francisco Suárez gave Mary the title mother of mercy and underlined her maternal 

role towards faithful. His first treatise and in all his work, Christ is recognized as the only 

mediator. The point of the departure for Mary is the Incarnation. There he found the 

importance of Mary and her place in God’s plan. This is the approach of the Church 

Fathers elaborated by Suárez. 

                                                           
16 http://www.newadvent.org/cathen/11756c.htm (accessed 05.04.2019). 

17 Peter Canisius, De Maria Virgine Incomparabili (Inglostad, 1577), 1-3(2-25). 

18 Roschini 321; Petrus Canisius, De Maria Virgine incomparabili et Dei Genetrice sacrosancta (Ingolstadii: Excudebat Dauid 
Sartorius, 1577), Librum V, caput 1. 

19 Roschini 321; Petrus Canisius, De Maria Virgine incomparabili et Dei Genetrice sacrosancta, Librum V, caput 13. 

20 Franciscus Suarez, De Mysteriis vitae Christi. 

21 Roschini 321, Suarez, De mysteriis vitae Christi, Diputation 23, n.5. 

22 Francisci Suarez, Opera Omnia vol. 19 (Parisi: Ludovicum Vivès, 1856), 311. 

http://www.newadvent.org/cathen/11756c.htm


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

13 

 

Robert Bellarmine 

A contemporary of the Francisco Suárez is Robert Bellarmine (d. 1621), an Italian Jesuit, 

cardinal and an important figure in the Counter-Reformation. He is author of the work 

Disputationes de controversies christianae fidei. In 1931 he was declared a doctor of the Church. 

We find his Mariology spread in small parts all over his entire work unlike Suárez’ ap-

proach to put in the one theme. 

In work Conciones Lovanienses he reacted to Luther’s saying that all Christians are 

holy as Mary. Bellarmine wrote about Mary’s position in the Church as the via media, not 

making her goddess neither lowering her to the same level as all other human beings. She 

is honored in a special way because she is the noblest member of the Church.23 

In the reaction to the Reformers' objections against the Salve Regina Bellarmine 

defended her position as the Queen, because she is mother of the King. She gave birth to 

Him from whom we have received mercy. We can call her our life, not because she could 

be the source of it, but through Christ’s birth, she is made the mother of all who lives the 

spiritual life.24 

Bellarmine saw her as a member of the Church but still attributed to her a maternal 

role. Mary is considered Mother of all who lives a spiritual life, but not of the Church. 

 

Cornelius Á Lapide 

Cornelius Á Lapide (d. 1637) was a Jesuit priest of Flemish origin. He is very much known 

for his exegetical work, which was not only appreciated by Catholics but also respected 

by protestants of his time. “Georg Heinrich Goetze (Goetzius) in 1699 wrote an academic 

dissertation, Exercitatio theologica de Cornelii a Lapide Commentariis in Sacram Scripturam,25 

where he gives respect to Cornelius “as the most important of Catholic Scriptural wri-

ters.”26 Rev. Thomas W. Moseman, an Anglican clergyman also appreciated Cornelius’ 

work and translated it into English with title The Great Commentary of Cornelius a Lapide.27 

In the commentary on Song of Songs, chapter 8 verse 1 Cornelius wrote that 

“…Virgin is the Mother of the Church because she is the mother of Christ, and consequ-

ently, all the Christians…”28 Roschini quotes the passage from Commentarius in S. Scriptures 

In Canticus Canticum edition Mediolani from 1859, page 192.29 The same text used by 

Roschini is a footnote in the book Scripturae sacrae cursus completes vol. 17.30 In the Commen-

taria Scripturam Sacram from 1891 on the passage about chapter 8 verse 1, the commentary 

does not have the same text. The central line mentioned by Roschini is written in the 

                                                           
23 Graef, 296. 

24 Robert Bellarmine, Opera omnia, De Reparatione Gratiae, vol. 6 (Paris: Vives, 1870); Graef 297. 

25 Georg Heinrich Goetze, Exercitatio theologica de Cornelii a Lapide Commentariis in Sacram Scripturam, (Titius, 1699). 

26 http://www.newadvent.org/cathen/04377a.htm (accessed 05.04.2019). 

27 Thomas W. Moseman, The great Commentary of Cornelius a Lapide, 3rd edition (London, 1889). 

28 Roschini, 321. 

29 Roschini, 321 footnote 45. 

30 Digital source: http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080014741_C/1080014748_T8/1080014748_T8.html (accessed 
05.04.2019). 

http://www.newadvent.org/cathen/04377a.htm
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080014741_C/1080014748_T8/1080014748_T8.html


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

14 

 

passage, but in the Tertius Sensus, that is about Christ and Blessed Virgin. It seems to me, 

that there is used text of Rupertus, which is commented by Cornelius in parenthesis. 

Besides the problems with the allocation of the text, we could find it very in-

teresting, that the author, who used the title Mother of the Church in the commentary, 

was accepted and honored by Protestants for his exegetical work. 

 

Jean Jacques Olier 

Jean Jacques Olier (d. 1657) was a priest from France. He founded the Sulpicians - Society 

of the Priests of Saint Sulpice. He is author of books such as La journee chretienne (1655),               

a Catechisme chretien (1656), L'Introduction a la vie et aux vertus chretiennes (1657), and L'Expli-

cation des ceremonies de la grande messe de paroisse (1657). In his works, he openly used the title 

Mother of the Church. 

“Jesus Christ ... while choosing the Blessed Virgin for a mother of her physical body, 

He chose her, at the same time, to be Mother of the Church, which is His mystical 

body. He (Jesus Christ) associates the Virgin with that life which he received from the 

Father, to water and nourish the Church, which is that only daughter (the Church) 

that this adorable Father generated in Mary in the generating the Son ... Jesus Christ 

and His Church were born in Mary because Jesus Christ, intimately united to his 

divine Mother, receives life for Himself and for the whole Church, so the holy Virgin, 

participating in this divine life, also becomes, in her Son Jesus Christ, the nourishing 

Mother of the Church.”31 

Olier placed Mary in his work above the Church, because “all that appears in the 

Church is small in comparison with the eminent participation of himself Jesus Christ gives 

to his holy mother.”32 Later he takes her as the one, who guided the Church after the 

Ascension33. Because they are so close to each other, according to Olier, “it seems that 

Jesus and Mary are wholly consummated into one and are but one thing,”34 she shares 

with Christ the lordship over a whole world.35 

Olier honored Mary with the title mother of the Church, due to her close relatio-

nship with Christ. In Mary’s womb, the Church was created with Jesus. 

 

Angelo Paciuchelli 

Angelo Paciuchelli (d. 1660) was an Italian Dominican priest, theologian, and exegete. 

Among his many writings are Lectiones morales in prophetam Jonam and Discursus morales de 

passione domini nostri Jesu Christi. In the commentary on Psalm 87 (verse 5) he wrote:  

“If you look on Zion, to whom he is talking about? I reply Sion is spiritual Church, 

which has only really worshiped God, and they offer sacrifice of honored actions, which 

are welcome, not outside of it. What does say this man, Jesus, from Sion, that is the 

Church? Of course, this is your mother: you have Father of mercy, so receive and take 

                                                           
31 Roschini 322; Jean Jacques Olier, De Lettres Spirituelles, tom. 1 (Paris, 1862), 486-490. 

32 Graef, 306; Jean Jacques Olier, Vie intérieure de la trés sainte Vierge (Rome: Impr. Salviucci, 1866), 243. 

33 Graef, 307; Jean Jacques Olier, Vie intérieure de la trés sainte Vierge, 278. 

34 Graef, 307; Jean Jacques Olier, Vie intérieure de la trés sainte Vierge, 315. 

35 Graef, 307; Jean Jacques Olier, Vie intérieure de la trés sainte Vierge, 319. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

15 

 

the mother of all comfort and compassion. Here is your mother, o Zion, o Church, she 

(Mary) which is my (Jesus’) mother, I want to be your mother too. She is natural 

mother to me; to you she is spiritual mother. See, Mother of the Redeemer is the mother 

of the sinner in the Church.”36 

In this text, the Mary maternal role towards the faithful is willed by God and is 

only to be considered as a spiritual one. Mary is not literally given the title Mother of the 

Church, but her maternal role over the Church is considered. 

 

Georg Reismyller 

Georg Reismyller (d. ca 1652) was a German theologian of the 17th century. He is author 

of Beatae Virginae Mariae Magnae Dei Matris, Reginae Sanctorum omnium semper auguste Corona 

stellarum duodecim. In his comment on the passage under the Cross, she is considered not 

only the Mother of Christ but also of all men. It was the will of Christ; in fact, he said Ecce 

mater tua to St. John apostle. St. John according to Georg was one who represented all in 

the Church. “There is such great love of God for her (Mary), because He has merited it 

and he has placed her as the universal Queen, patron and beloved mother. Christ wanted 

her (Mary) to be a mother not only to him but also for men, that is why he said to John: 

Ecce mater tua. Here in the person of the John, whole Church is represented.”37 

Reismyller considered the maternal role of Mary as the willed by Christ Himself. 

 

Jean Crasset 

Jean Crasset (d. 1692) was a French Jesuit, theologian, and writer of ascetic works. His 

works contain writing such as Methode d'oraison, and Considérationes chrétiennes pour tous les 

jours de l'année. In his work, La véritable dévotion envers la sainte Vierge établie et défendue affirms 

Mary’s will totally united with God’s will. He stated it with even stronger words: “the 

Virgin has no other will than that of God, she loves all that he loves and hates all that he 

hates; hence she wants to save all men just as He does.”38 Something similar is said in 

another of his work: “Even though she is a Mother of mercy, she was not nearly as much 

tenderness for us as God, who is Goodness Itself.”39 In the context of the very warm 

attitude towards Mary by many authors, Crasset is a little different when he said: “Let us 

love her as the Mother of Love, let us fear her as the Mother of Justice.”40 

Crasset calls Mary a mother, and gives her maternal attribute, but with a different 

approach. 

 

Jacques Bénigne Bossuet 

Jacques Bénigne Bossuet (d. 1704) was a French theologian and a bishop known by his 

very French styled sermons. He is the author of many writings. One of the major would 

                                                           
36 Roschini 322-323; Angelo Paciuchelli, Excitationes Dormitantis Animae Circa Psalmum 86 (Monarchium, 1677), 140. 

37 Roschini 323; Georg Reismyller, Beatae Virginae Mariae Magnae Dei Matris, Reginae Sanctorum omnium semper auguste 
Corona stellarum duodecim, conc.7 (Ingolstadii: Typ. G. Haenlini, 1652). 

38 Graef, 316-317; Jean Crasset, La véritable dévotion envers la sainte Vierge établie et défendue (F. Muguet, 1679), 93. 

39 Graef, 317; Jean Crasset, La véritable dévotion envers la sainte Vierge établie et défendue, 31. 

40 Graef, 317; Jean Crasset, La véritable dévotion envers la sainte Vierge établie et défendue, 162. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

16 

 

be Politics Derived from the Words of Holy Scripture. He had a more sober view of Mary that 

many members of the so-called group the École Française.41 His view and work are based 

on traditional Eve-Mary parallelism. It is the base for her share in our redemption: “This 

is the solid foundation of the great devotion the Church has always had for the holy Virgin. 

She has the same part in our salvation as Eve had in our ruin.”42 The fundamental passages 

from the Scripture about her part in the redemption, according to Bossuet, are the one 

about Incarnation and that at the foot of the Cross. By the words “Behold thy son” (Jn 

19: 26), Christ communicated to her His own fecundity, and by these words, she has been 

made the Mother of Christ’s children. Mary’s consent to the death of her son was also 

wanted by God. So, when John is given to her in the place of Christ, “she becomes the 

Mother of Christians in the stress of an affliction without measure.”43 Mary’s motherhood 

towards Christians is in a certain way conditioned. Bossuet stressed the connection be-

tween the inner life of prayer and the outer practice of life and devotions: “let him know 

that, since his heart is far from Jesus, Mary abhors his prayers.”44  

Bossuet saw in Mary mother of Christians. However, he did not extend her 

motherhood to the Church, not giving her the title Mother of the Church. 

 

Benedict XIV 

Prospero Lorenzo Lambertini (d. 1758) was born in a noble family from Bologna, Italy. 

He was elected pope in 1740 and took name Benedict XIV. Among many papal do-

cuments issued by him, probably the most known is the apostolic constitution Pastoralis 

Romani Pontificis. After a long period, he was the first pope who gave Mary essential ma-

ternal relationships towards the Church. 

In the document Gloriosae Dominae he declared that “the Catholic Church, in-

structed by the Magisterium of the Holy Spirit, has always professed the maximum filial 

devotion to Mary ... as towards the most loving of mothers, bequeathed to her by the very 

voice of Jesus, her dying spouse.”45 Roschini considered the importance of the document 

in three points: “1) for the authority of the author: it is a pontifical document, and there-

fore of the ordinary ecclesiastical Magisterium; 2) for the categorical affirmation of Mary's 

motherhood towards the Church; 3) for the foundation on which the Supreme Shepherd 

rests his assertion: ‘the Catholic Church, instructed by the Magisterium of the Holy Spi-

rit’.”46 

The title Mother of the Church here is not affirmly proclaimed, but the maternal 

aspect of Mary towards the Church is confirmed by the pope. It could be considered as 

teaching of the Church, but not as necessary. 

 

                                                           
41 Hilda Graef puts in the so-called group Pierre de Bérulle, Jean Jacques Olier and Jean Eudes. 

42 Graef, 320; Jacques Bénigne Bossuet, Oeuvres complètes de Bossuet, vol.7, F. Lachat edition (Paris: L. Vivès, 1862), 
205. 

43 Graef, 320; Jacques Bénigne Bossuet, Oeuvres complètes de Bossuet, vol.9, 500-520. 

44 Graef, 321; Jacques Bénigne Bossuet, Oeuvres complètes de Bossuet, vol. 9, 548. 

45 Roschini, 323; Benedictus XIV, “Gloriosae Dominae” from 27th September 1748. 

46 Roschini, 323-324. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

17 

 

Gioacchino Ventura (dei Baroni) di Raulica 

Gioacchino Ventura (dei Baroni) di Raulica (d. 1861) was an Italian Roman Catholic priest, 

philosopher, and writer. One of his major works could be La raison philosophique et la raison 

catholique. In work La Madre di Dio madre degli uomini he considers Mary’s maternal rela-

tionship towards the Church and faithful many times.  

“Mary, by giving Jesus Christ to crucified and died; and we sinners, and not already 

her Son, we have gathered the fruit of generosity of his offer. In the figure, the mother 

has only one son; in the figurative Maria has but two sons, the natural Son Jesus 

Christ conceived of her substance (body), and the adopted sons generated by his love. 

So she does the two acts of maternal love in his only Son, whence he loses and saves it, 

he yields it and it recovers: Mary performs on two different subjects these acts of her 

maternal affection; it is free the one to save the other, one yields to death to recall the 

other to life. Finally like that lucky woman, to the generous act of giving the child, to 

avoid seeing him die, is recognized and proclaimed true mother (look to 1 Kings 3:16-

27); so Maria, to the generous act of having given the one son to the death to save the 

other, is also recognized and proclaimed our true mother.”47 

Mary’s motherhood of Jesus was extended on the Calvary to all his brothers (and 

sisters). Mary's maternal affection is the second one after the Father’s one. It is love that 

leads to the offering of Son for our Salvation: 

“After the love of the heavenly Father, love comes immediately of Mary for the human 

race. God himself transfused the flames of his charity towards us. She was penetrated 

and filled with it as far as her most pure soul was capable of receiving. His heart 

burned hence of the flames of this heavenly fire. The work of our health was dear to 

her more than life precious of his own Son.”48 

Roschini summarized the work of Ventura in two constitutions based on Jn 19: 

26-27. The first, according to him, it constitutes Mary as Madre della Chiesa (Mother of the 

Church). The second constitutes the Church and all truly faithful to be the sons (and 

daughters) of Mary. The second one is the natural consequence of the first one.49 

In the works, we find Ventura’s expression of Mary's motherhood toward all men 

and her love towards all humanity. Mary's maternal relationship towards the Church is not 

expressed, even Roschini considered it so. 

 

Pierre Jeanjacquot 

Pierre Jeanjacquot (d. ca 1890) was a French Jesuit of the 19th century. He is the author 

of Maria cooperatrice alla Redenzione e Madre nostra. There we find that 

“the Holy Virgin is not only our Mother in a more sublime way than is the Church, 

but she is also the Mother of the Church herself: first of all because the Church is 

nothing but the reunion of all the children of God and there is no one among the 

children of God who is not the son of Mary Most Holy, and, secondly, because having 

Jesus Christ offered his blood for the redemption of each one in particular and for 

                                                           
47 Roschini, 324; Gioacchino Ventura, La Madre di Dio madre degli uomini (Roma, 1841), 109. 

48 Ibid.,19. 

49 Roschini, 324. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

18 

 

everyone together, wishing that all should form one mystical body with Him, the Virgin 

cooperated in that Redemption and wanted it in that same way and with the same 

intention. Therefore she conceived in the bowels of her heart, and truly gave birth to all 

the men and with them the same Church.”50 

Pierre Jeanjacquot considered Mary as the mother of the faithful and the Church 

based on her unique place in the Redemption. Mary’s motherhood toward all the men and 

the Church are linked together. 

 

John Henry Newman 

In the 19th century there was a revival of Marian devotion. That surpassed the boundaries 

of the Catholic Church involving on field of devotion and doctrine. We find the Oxford 

movement in England, whose main characters were John Kelbe (d. 1866), Edwards Bou-

verie Pusey (d. 1882), and John Henry Newman (d. 1890). There we find renewed interest 

on Mary in doctrinal aspect of teaching about her along with the renewal of devotion to 

her. I will focus here only on Newman. 

John Henry Newman was an English theologian, poet, and member of the Oxford 

movement. He was ordained a priest in the Anglican church, later entered into Catholic 

Church and was elected cardinal. His major works are Tracts for the Times (1833 – 1841), 

Grammar of Assent (1870), and poem the Dream of Gerontius (1865). Newman at first did not 

agree with devotion towards Mary, as it was a practice. But later he realized that it is im-

possible to profess Marian doctrine without devotion to her. His Mariology is strongly 

founded on the Church Fathers and Scripture. The whole devotion to her is based on the 

divine mystery of Incarnation and that “Mary is exalted for the sake of Jesus.”51 It is be-

cause “a mother without a home in the Church, without dignity, without gifts, would have 

been, as far as the defense of the Incarnation goes, no mother at all … If she is to witness 

and remind the world that God became man, she must be on a high and eminent station 

for the purpose.”52  

The veneration of Mary is set clearly in the Church53 based on the divinity of her 

Son, following Church Fathers. We can find another result from the quotation. Mary’s 

place is set in the Church. She is not above the Church; she is a member of her because 

only in the ‘environment’ (in the Church) her person and her role are recognized. 

 

Matthias Joseph Scheeben 

Mathias Joseph Scheeben (d. 1888) was a German Catholic theological writer, priest, and 

mystic. He was a professor of dogmatic at the seminary at Cologne. He was called by 

Keckes the “theologian of modern Mariology.”54 His most famous work is Mysterien des 

Christenthums.  

                                                           
50 Roschini, 324; Pierre Jeanjacquot, SJ, Maria cooperatrice alla Redenzione e Madre nostra, (Roma, 1878), 166-167. 

51 Graef, 363; John Henry Newman, Catholic Sermons of Cardinal Newman (London: Burns & Oates, 1957), 348. 

52 Ibid. 

53 Graef commented it, that Newman considered Mary as “nothing else that our fellow.” (See. Graef, 372). 

54 Graef, 371. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

19 

 

Scheeben’s Mariology is based more on the maternal-bride relationship with Christ, 

seeing her as his helper. According to him, this is the key to all Mariology55. It is an idea 

coming from medieval times. As is stressed by Graef, that idea can’t be very much in-

terested in ecumenically oriented theologians.56  

The result of the idea is that Mary could be clearly considered co-redemptrix. Schee-

ben saw it differently. Mary’s part in the work of salvation of her Son is based on the grace 

of her divine maternity. It is “the principle of a supernatural activity specifically proper to 

her in a similar way as the grace of union is for the humanity of Christ, and which gives 

her activity a quite peculiar dignity and force… This activity belongs to… to a creature 

who is united to Christ and God only as a bride.”57 Then “the effects of the redemptive 

work of Christ can and must be attributed also to his mother as their principle in a very 

true sense… Thus, she is the middle cause of all the effects of salvation in all….”58 Sche-

eben did not like expression co-redemptress, and emphasized Mary’s completed subordinate 

on Christ. His sacrifice “is an independently effective sacrifice, whereas the sacrifice of 

Mary, being a purely affective one, is joined to it only as a secondary, accompanying sac-

rifice, or rather … is the only reflection of it.”59 In that case, she could be called “co-

operatrix Redemptoris, but not coredemptrix, because by her action she in no wise versa or pays 

herself the price of redemption.”60 

From Christ’s work of salvation, another outcome comes for Scheeben. “As Christ 

by his passion … generates new humanity as a father … so Mary by her compassion as            

a mother.”61 She “is the spiritual mother of mankind in a higher way than even the Church, 

that she herself mediates his union with the Church and so is also the Mother of the 

Church; further, she co-operates fundamentally in establishing and acquiring the rebirth 

of all mankind, whereas the Church is active only in applying the completed work of re-

demption to individuals.”62 Mary is also understood to be the spiritual Mother of men, 

because she “sub- and coordinated to her Son as their spiritual Father and as such occu-

pies … an intermediary position between them and Christ similar to that of a natural 

mother between father and children.”63 

In Spoza e Madre di Dio Scheeben based Mary’s motherhood towards men on the 

passages of Isaiah 53,8ff and Isaiah 66, 7ff and in contrast with the image from Revelation 

12. It was obvious for him to apply the later image to both Mary and the Church. And 

then from this application comes Mary’s spiritual motherhood towards men, which is 

                                                           
55 Graef, 373; Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik (Freiburg, 1882), 1592. 

56 Graef, 372. 

57 Graef, 375; Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik, 1764. 

58 Graef, 375; Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik, 1771. 

59 Graef, 376; Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik, 1793. 

60 Ibid. 

61 Graef, 377; Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik, 1813. 

62 Graef, 377; Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik, 1818. 

63 Greaf, 374; Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik, 1627. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

20 

 

different from the spiritual motherhood of saints. “Mary is the spiritual mother of huma-

nity in a higher way also than the Church,”64 because she “is more intimately linked with 

Christ as the spiritual father of humanity. It is, in fact, an organ of a union of the Church 

with Christ, and also the mother of the Church … Mary's motherhood is the root and 

soul of the Church's motherhood so that it can exist and work only because Mary's 

motherhood is included and operating in it.”65 Then Scheeben linked both motherho-

ods.66 

Scheeben gives Mary the title Mother of the Church, but he placed her once above 

the Church and other times made a deep connection between them. We find it as the 

result of his reflection on the mystery of Incarnation and as the result of the maternal-

bridal relationship between Mary and Christ. As it is mentioned by Graef, quoted above, 

this point of the departure of his theology could be very difficult to accept by ecumenical 

theologians. 

 

Leo XIII. 

Vincenzo Gioacchino Raffaele Luigi Pecci (d. 1903) was born in Italy. He was elected 

pope in 1878 and took the name of Leo XIII. It was a time of turmoil. He is mostly known 

for his work in the social field and his Encyclical letter Rerum Novarum. He is also conside-

red to be a Marian pope, due to his one encyclical and one apostolic letter on the Rosary.67 

In Encyclical letter on the Rosary Adiutricem,68 he stressed that Jesus bequeathed Mary to 

John, by words: “Behold thy Son” (Jn 19:27). John is considered the representative of the 

whole race, and thus the Church too. Then he continued:  

“With a generous heart Mary undertook and discharged the duties of her high but 

laborious office, the beginnings of which were consecrated in the Cenacle. With wonder-

ful care she nurtured the first Christians by her holy example, her authoritative coun-

sel, her sweet consolation, her fruitful prayers. She was, in very truth, the Mother of 

the Church, the Teacher and Queen of the Apostles, to whom, besides, she confided 

no small part of the divine mysteries which she kept in her heart (Ad 6).” 

In the next paragraph he wrote about her active maternal role in the heaven: “From 

her heavenly abode she began, by God’s decree, to watch over the Church, to assist and 

befriend us as our Mother; so that she who was so intimately associated with the mystery 

of human salvation is just as closely associated with the distribution of the graces which 

for all time will flow from the Redemption (Ad 7)”. In the next paragraphs, Mary’s role 

of the help of the Christians, Mother of the Nations and Mother of unity is stressed.  

Pope Leo XIII expressed the maternal relationship of Mary towards the faithful 

and towards the Church by calling her the Mother of the Church. Besides mentioned 

above, pope Leo XII was concerned about the unity of Christians, but still in the line of 

                                                           
64 Mathias Joseph Scheeben, Carl Feckes, Sposa e Madre di Dio (Brescia: Morcelliana, 1955), 254. 

65 Mathias Joseph Scheeben, Carl Feckes, Sposa e Madre di Dio, 255. 

66 Ibid. 

67 Between years 1883 and 1897 he wrote 10 Encyclical letters on the Rosary. 

68 Leo XIII, Encyclical Letter Adiutricem [Ad], 5 September 1895. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

21 

 

requesting it as the return of the communities and churches, that have departed from the 

Catholic Church. A concept of unity that deeply varies from the current one. 

 

Pius X 

Giuseppe Melchiorre Sarto (d. 1914) was an Italian, who was elected pope in 1903 and 

took name Pius X. He is very much known for vigorously opposing modernist interpre-

tations of Catholic doctrine. As a successor of Leo XIII, he continued as well in the tra-

dition of writing Encyclical on the Rosary. In 1904 he wrote Encyclical letter Ad Diem 

Illum.69 It was to commemorate the 50th anniversary of Proclamation of the dogma of 

Immaculate conception as the Dogma in the Catholic Church. In point 10 Pius X wrote: 

“Wherefore in the same holy bosom of his most chaste Mother Christ took to Himself 

flesh, and united to Himself the spiritual body formed by those who were to believe in 

Him. Hence Mary, carrying the Savior within her, may be said to have also carried 

all those whose life was contained in the life of the Savior. Therefore all we who are 

united to Christ, and as the Apostle says are members of His body, of His flesh, and 

of His bones (Eph 5, 30), have issued from the womb of Mary like a body united to 

its head. Hence, though in a spiritual and mystical fashion, we are all children of 

Mary, and she is Mother of us all. Mother, spiritually indeed, but truly Mother of the 

members of Christ, who are we (ADI 10).” 

Pius X did not fully mention Mary as the Mother of the Church, but in the passages 

quoted, there is a strong emphasis on her maternal role towards the faithful. His emphasis 

comes from Pauline theology of the Body of Christ. (Eph 4 - 5). 

 

Sergius Bulgakov 

Sergius Bulgakov (d. 1944) was a Russian Orthodox Christian theologian, philosopher, 

and economist. He is the author of many books. As young he was interested in Marxism, 

but he returned to his Christian orthodox roots that resulted in forced exile. He went to 

the west and lived in Paris. He is mostly known for his sophiology, which is also considered 

controversial. He offered it for the first time in the book Unfading Light. 

During his life the Ecumenical movement started. He contributed to it. In his re-

action to commemoration of 1500 years from Ephesus council, he expressed Mary’s ma-

ternal relationship towards faithful, her importance in the life of the Church. She has her 

special place in the Church, that could not be denied. If so, “a true reunion of the church 

is impossible… a correct doctrine of the Church is impossible without  a Mariology.”70 

In the work Wisdom of God,71 he continued in a similar sense giving a Mary maternal 

role towards race of man. She is “midway between creation and the heaven of God … 

The Mother of God, since she gave to her Son the manhood of the second Adam, is also 

the mother of the race of man.”72 For him, Mary played not only a significant role when 

                                                           
69 Pius X, Encyclical Letter Ad Diem Illum [ADI], 2 February 1904. 

70 Graef, 382. 

71 Sergius Bulgakov, The Wisdom of God: A Brief Summary of Sophiology, trans. Patrick Thompson, O. Fielding Clarke 
and Miss Xenia Braikevitc (New York, N.Y: The Paisley Press, Inc., 1937). 

72 Sergius Bulgakov, The Wisdom of God: A Brief Summary of Sophiology, 180. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

22 

 

God became man, but also in a divinization of the whole human race. Later he wrote in 

the same book about Mary in the light of ecumenism and on Protestantism: “to separate 

Christ from his mother (still more to forget her, as historical Protestantism has done) is 

in effect an attempted violation of the Incarnation in its innermost shrine … Yet venera-

tion of the Virgin extends not merely to her divine maternity, but also to herself … (She 

is) as it were a personification of the Church.”73 

Bulgakov kept his orthodox tradition and traditional devotion towards Mary. He 

considered her maternal role towards men. All the relation of Mary towards the race of 

man is fully based on the mystery of Incarnation as the cornerstone. It is a very basic point 

for an ecumenical relationship. For him, Mary is really like a mother, who wants all 

children to be united. 

 

Pius XII 

Eugenio Maria Giuseppe Pacelli (d. 1958) was born in Rome. He was elected pope on the 

brink of World War II in 1939 and took the name, Pius XII. He left an extraordinarily 

rich legacy of Marian teaching to the Church, that will be developed later by his successors. 

Its peak is the dogmatic definition of the Assumption in the Apostolic Constitution Mu-

nificentissimus Deus.74 

In an address to pilgrims from Genova on 21st April 1940, he compares the role 

of Mary in the Church with Peter’s and calls her Mother of all believers.75 

In the Encyclical letter Mystici Corporis,76 in the last paragraphs he wrote about 

Mary’s role in the Mystical Body of the Christ and her maternal role towards all its mem-

bers: 

“It was she, the second Eve, who, free from all sin, original or personal, and always 

more intimately united with her Son, offered Him on Golgotha to the Eternal Father 

for all the children of Adam, sin-stained by his unhappy fall, and her mother's rights 

and her mother's love were included in the holocaust. Thus she who, according to the 

flesh, was the mother of our Head, through the added title of pain and glory became, 

according to the Spirit, the mother of all His members. She it was through her powerful 

prayers obtained that the spirit of our Divine Redeemer, already given on the Cross, 

should be bestowed, accompanied by miraculous gifts, on the newly founded Church at 

Pentecost ... she continues to have for the Mystical Body of Christ, born of the pierced 

Heart of the Savior,[219] the same motherly care and ardent love with which she 

cherished and fed the Infant Jesus in the crib (MCC 110).” 

                                                           
73 Sergius Bulgakov, The Wisdom of God: A Brief Summary of Sophiology, 184. 

74 Pius XIII, Apostolic Constitution Munificentissimus Deus, 1 November 1950. 

75 Original text was not accessible to me. I used text and translation of Calkins. Arthur Burton Calkins, “Mary and 
the Church in the Papal Magisterium Before and After the Second Vatican Council,” in Mary at the foot of the 
Cross - IX : Mary: Spouse of the Holy Spirit, coredemptrix and Mother of the Church : Acts of the Ninth International Sympo-
sium on Marian Coredemption : Casa Dores (Sanctuary), Fatima, Portugal, July 15-17, 2009, (New Bedford, Massachu-
setts: Academy of the Immaculate, 2010), 25. 

76 Pius XII, Encyclical Letter Mystici Corporis Christi [MCC], 29 June 1943. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

23 

 

In the context of the title Mediatrix, pope Pius XII in the Encyclical letter Mediator 

Dei77 linked it with Mary’s maternal role: “She became our Mother also when the divine 

Redeemer offered the sacrifice of Himself; and hence by this title also, we are her children. 

She teaches us all the virtues; she gives us her Son and with Him all the help we need, for 

God "wished us to have everything through Mary (MD 169).” 

Pius XII qualified Mary as “the spiritual Mother of all his members”. (MCC 110) 

It is based on Mary’s motherhood of Christ, who is the Head of the Church. But it is not 

a logical consequence for Pius XII to say that she is the mother of the body. His argument 

is based on Calvary, and it was established by Christ Himself. The passage of Jn 19, 25-27 

is significant for him but is not quoted there and there is not any mention of it.78 

A maternal role is seen in her presence among the apostles in the Upper room and 

at the Pentecost. For him, it is her maternal role, that she had already exercised, since the 

first moments in the Bethlehem, when she took care of little baby Jesus. Her maternal role 

thus didn’t cease to exist but is still on. For Pius XII it was willed by Christ. The passage 

is short, and it stands at the end of the Encyclical letter.79 

Pius XII expressed Mary’s maternal role towards the faithful, but he did not ex-

press it towards the Church. The maternal role of Mary in the time of the pontificate of 

Pius XII could be stressed because of the world events that happened in that period. The 

destruction and all horrors of war were all around. The Maternal role of Mary could bring 

consolation into the hearts of the faithful. 

 

Eric Lionel Mascall 

Eric Lionel Mascall (d. 1993) was a British theologian, philosopher, and priest in the so 

called Anglo-Catholic tradition of the Church of England. He was for many years influ-

ential figure in the Church of England. He is author of more than 20 books. He expressed 

the Anglican theology in a very Catholic way.  

In 1948 he contributed to the Mother of God: a symphosium with his article The Do-

gmatic Theology of the Mother of God.80 He stated that there are two options on how to start 

to take Mary into consideration. We can start with clauses of Creed: ‘I believe in the 

Communion of Saints,’ or ‘Who was conceived by the Holy Ghost, born of the Virgin 

Mary‘. The first one is more about the ecclesiology, the second one about Christology. 

For him the second one, about Christology is crucial, and it is even more important for               

a full understanding of the humanity of Christ. It is important to keep in mind that Christ 

has always His human nature with Him in heaven. It was not left here after the Ascension. 

It means for Him, that Mary as the mother of Christ is always mother, she has not ceased 

to be as Christ has not too. Otherwise, heresies would be revived, or sometimes as he 

                                                           
77 Pius XII, Encyclical Letter Mediator Dei [MD], 20 November 1947. 

78 Arthur Burton Calkins, “Mary and the Church in the Papal Magisterium Before and After the Second Vatican 
Council,” 26 – 27. 

79 Ibid. 

80 Eric Lionel Mascall, “The Dogmatic Theology of the Mother of God,” in The Mother of God: a symphosium (Westmin-
ster (Maryland): Dacre Press, 1949), (hereafter Mascall). https://doi.org/10.1177/0040571X5005336409 

https://doi.org/10.1177/0040571X5005336409


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

24 

 

points out, there are not officially on, but in reality, our understanding of Christ is mixed 

with heretical position, therefore inadequate.81  

In his opinion, the Incarnation naturally leads to Mary’s motherhood towards all 

men. “For if the Church is the living organism of Christ’s glorified human nature commu-

nicated to men, and if Mary is still the human mother of the human Christ, she is the 

mother of the Church and our mother too.”82 Later Mascall summarized in “strictly do-

gmatic considerations.”83 Mary’s maternal relationship with the Church is based on two 

relations. First is a one between her and her Son. The second is based on His relation to 

us and the Church. Because He adopted us, she became our mother. This was significant 

for Mascall that he wrote: “it can be denied only by denying the Catholic doctrine of the 

Incarnation.”84  

 

Mary Mother of the Church mural in the Church of Visitation at Ein Kerem near Jerusalem.                       
By Lawrence OP on Flickr 

                                                           
81 He meant particularly: Nestorinism, Docetism, Adoptionism and Eutachianism. The oppositum for them is the 

title Theotokos. 

82 Mascall, 43. 

83 Ibid. 

84 Mascall 44. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

25 

 

The Incarnation is a unique event in the history of men. It is not just past history, but it 

carries effects up to the present time. For Mascall the Incarnation and Mary’s motherhood 

are deeply interlinked. Denying one means denying the other one and wise-versa. 

Mascall expresses Mary’s motherhood toward the Church and gives her the title 

Mother of the Church too. The importance of Mascall position is based on fact, that he 

is not Roman Catholic, and he made this paper for an event in 1948. It was years before 

the solemn proclamation of the title Mother of the Church. He not only defended it but 

saw it as crucial for Catholic doctrine because it is deeply linked with the Incarnation, that 

is not just any historical event of the past but an everyday repeated reality in the Church. 

 

John XXIII 

Angelo Giuseppe Roncalli (d. 1963) was born in Lombardy into a simple family. After 

priestly ordination, he served in diplomacy and in 1958 was elected pope and took name 

John XXIII. The main contribution of his was announcing of an ecumenical council. In 

1962 he opened the Second Vatican Council. 

John XXIII on different occasions gave Mary maternal relation to the Church. He 

used the title Mother of the Church three times in them. In the radio message to the XVI 

National Eucharistic Congress of Italy (13th September 1959) he said: “the Italians all 

with renewed fervor venerate in her the Mother of the Mystical Body, of which the Eu-

charist is a symbol a vital center.”85 

In the radio message to Ecuador (December 1959) John XIII called “Mary is 

Mother of God and our Mother.” And later he said: “She is the Mother of the Church 

and she contributes with her omnipotent prayer and with the graces that sheds her hands 

on the world to the sowing and expansion of the evangelical seed.”86 

In the radio message to the 1st Inter-American Marian Congress (November 1960), 

he noted how Congress had “studied the privileges and prerogatives of the Mother of the 

Church.”87 Later in the message, he said: “The first Christians gave each other the name 

of brothers and this was not a pure expression, …is based on the sublime reality of all 

men being united in the same Creator Father, in the same Redeemer and in the same 

Mother who He gave us at the peak moment of the cross.”88 

In an address held in the Basilica Liberiana (December 8, 1960) the pope confessed 

his affection towards the Virgin: “The turning of the circumstances of human convenien-

ces, sometimes propitious, sometimes adverse or silent to Our undertaking, can neither 

exalt us beyond measure nor depress our energies, which count above all on the inter-

cession of the Immaculate Mother of Jesus: Mater Ecclesiae , et Mater nostra dulcissima.”89  

                                                           
85 Radio Message 13.09.1959; http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/messages/pont_messages/1959/do-

cuments/hf_j-xxiii_mes_19590913_congresso-catania.html (accessed 28.04.2019). 

86 Radio Message 13 december 1959; http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/messages/pont_messa-
ges/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19591213_ecuador.html (accessed 28.04.2019). 

87 Radiomessage 13 November 1960; AAS 52 (1960), 980.  

88 Ibid. 

89 Homily on 8th December 1960; http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-
xxiii_hom_19601208_immacolata-concezione.html (accessed 28.04.2019). 

http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19590913_congresso-catania.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19590913_congresso-catania.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19591213_ecuador.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19591213_ecuador.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601208_immacolata-concezione.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601208_immacolata-concezione.html


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

26 

 

In the radio message to the 7th National Marian Congress in France, he asserted 

that Mary was “bodily the Mother of Christ and spiritually the Mother of His Mystical 

Body, which is the Church.”90 

John XXIII considered Mary’s maternal role towards all men and the Church. He 

gave her the title Mother of the Church on a few occasions. On one occasion he made 

reference to a passage from the Scripture when he interlinked Mary’s maternal role with        

a scene on Calvary. 

 

Conclusion 

In the course of history from the time of the Reformation until the brink of the Second 

Vatican Council, the maternal role of Mary toward the Church was stressed. The title 

Mother of the Church has been used but still of rare appearance. While her maternal role 

towards the faithful was stressed many times, she was mostly considered not above the 

Church, but as a member of her. 

The Scriptural fundaments are not set very often. Mostly the position is based on 

Jn 19: 26-27, but not many times it is indicated indirectly by mentioning the scene of 

Calvary. Similarly, scriptural references are not very much stressed in published works of 

popes in this period. 

In the context of the Reformation, I have observed that first reformers accepted 

mostly Mary's maternal role towards faithful, but not toward the Church. They stressed              

a significant role of the Holy Spirit and God’s grace within it. In person of Mary, they 

recognized her role as an example for Christian life. 

Authors coming outside of the Catholic Church considered Mary's maternal role 

towards faithful. However, there is no mention of the title Mother of the Church. The 

significance of her is stressed many times, but mostly due to keeping the sound Christian 

doctrine within the Scripture. I have observed that the authors were mostly from the 19th 

century onwards. It shows the rapture in the Protestant theology, that was not fully con-

sistent with one that of the Reformers. The new outcome in the 19th century is the sign 

of hope for building unity in the context of the doctrine about Mary. 

From the second half of the 19th century (1854) there is more interest in Mary. It 

is up to the second half of the 20th century (1950). This time of the length of one century 

is considered as Marian century. It is known for increasing amounts of work and articles 

published that had Mary as their topic. It will leave its marks on next period starting with 

Second Vatican council until present. The title could be seen as an end in the line of long 

development of thoughts on the motherly attitude of mother of Jesus towards members 

of the Church that was slowly making the way for the solemn proclamation by pope Paul 

VI in 1964. 

 

 

 

 

                                                           
90 Radiomessage 7th National Marian Congress in France; AAS 53 (1961), 505. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

27 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Springs: 

Gabrielle M. Roschini, “Maria SS. Solennemente proclamata da Paolo VI “Madre della 

Chiesa„“ in Marianum 26 (1964). 

Hilda Graef and Thomas A. Thompson, Mary: A history of Doctrine and Devotion (Notre 

Dame, IN: Ave Maria Press, 2009). 

 

Literature: 

Groupe des Dombes, Mary in the Plan of God and in the Communion of Saints, ed. Alain Blancy 

and Maurice Jourjon (New York: Paulist Press, 2002). 

Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 26 (Weimar: H. Böhlaus, 1883). 

Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 10/I (Weimar: H. Böhlaus, 1883).  

Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 1 (Weimar: H. Böhlaus, 1883). 

Martin Luther, Martin Luthers Werke, vol. 4 (Weimar: H. Böhlaus, 1883). 

Huldreich Zwingli, Huldreich Zwinglis Werke, vol. 1 (Berlin, C. A. Schwetschke und Sohn, 

1905). 

Huldreich Zwingli, Huldreich Zwinglis Werke, vol. 3 (Berlin, C. A. Schwetschke und Sohn, 

1905). 

Edouard Cunitz (ed.), Johann-Wilhelm Baum (Ed.), Eduard Wilhelm Eugen Reuss (Ed.) 

Joannis Calvini opera quae supersunt omnia, vol. 46 (Brunsvigae : C.A. Schwetschke, 1863). 

Edouard Cunitz (ed.), Johann-Wilhelm Baum (Ed.), Eduard Wilhelm Eugen Reuss (Ed.) 

Joannis Calvini opera quae supersunt omnia, vol. 45 (Berlin: Braunsschweig, 1891). 

Petrus Canisius, De Maria Virgine incomparabili et Dei Genetrice sacrosancta (Ingolstadii: 

Excudebat Dauid Sartorius, 1577), Librum V, caput 1. 

Franciscus Suarez, De Mysteriis vitae Christi, Diputation 23. 

Robert Bellarmine, Opera omnia, De Reparatione Gratiae, vol. 6 (Paris: Vives, 1870). 

Georg Heinrich Goetze, Exercitatio theologica de Cornelii a Lapide Commentariis in Sacram 

Scripturam, (Titius, 1699). 

Thomas W. Moseman, The great Commentary of Cornelius a Lapide, 3rd edition (London, 1889). 

Jean Jacques Olier, De Lettres Spirituelles, tom. 1 (Paris, 1862). 

Jean Jacques Olier, Vie intérieure de la trés sainte Vierge (Rome: Impr. Salviucci, 1866). 

Angelo Paciuchelli, Excitationes Dormitantis Animae Circa Psalmum 86 (Monarchium, 1677). 

Georg Reismyller, Beatae Virginae Mariae Magnae Dei Matris, Reginae Sanctorum omnium semper 

auguste Corona stellarum duodecim, conc.7 (Ingolstadii: Typ. G. Haenlini, 1652). 

Jean Crasset, La véritable dévotion envers la sainte Vierge établie et défendue (F. Muguet, 1679). 

Jacques Bénigne Bossuet, Oeuvres complètes de Bossuet, vol.7, F. Lachat edition (Paris: L. 

Vivès, 1862). 

Jacques Bénigne Bossuet, Oeuvres complètes de Bossuet, vol.9, (Paris: L. Vivès, 1862). 

Benedictus XIV, “Gloriosae Dominae” from 27th September 1748. 

Gioacchino Ventura, La Madre di Dio madre degli uomini (Roma, 1841). 

Pierre Jeanjacquot, SJ, Maria cooperatrice alla Redenzione e Madre nostra, (Roma, 1878). 

John Henry Newman, Catholic Sermons of Cardinal Newman (London: Burns & Oates, 1957). 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

28 

 

Mathias Joseph Scheeben, Handbuch der katholoschen Dogmatik (Freiburg, 1882). 

Mathias Joseph Scheeben, Carl Feckes, Sposa e Madre di Dio (Brescia: Morcelliana, 1955). 

Leo XIII, Encyclical Letter Adiutricem [Ad], 5 September 1895. 

Pius X, Encyclical Letter Ad Diem Illum [ADI], 2 February 1904. 

Sergius Bulgakov, The Wisdom of God: A Brief Summary of Sophiology, trans. Patrick 

Thompson, O. Fielding Clarke and Miss Xenia Braikevitc (New York, N.Y: The Pa-

isley Press, Inc., 1937). 

Pius XIII, Apostolic Constitution Munificentissimus Deus, 1 November 1950. 

Arthur Burton Calkins, “Mary and the Church in the Papal Magisterium Before and After 

the Second Vatican Council,” in Mary at the foot of the Cross - IX : Mary: Spouse of the Holy 

Spirit, coredemptrix and Mother of the Church : Acts of the Ninth International Symposium on 

Marian Coredemption : Casa Dores (Sanctuary), Fatima, Portugal, July 15-17, 2009, (New 

Bedford, Massachusetts: Academy of the Immaculate, 2010). 

Pius XII, Encyclical Letter Mystici Corporis Christi [MCC], 29 June 1943. 

Pius XII, Encyclical Letter Mediator Dei [MD], 20 November 1947. 

Eric Lionel Mascall, “The Dogmatic Theology of the Mother of God,” in The Mother of 

God: a symphosium (Westminster (Maryland): Dacre Press, 1949). 

https://doi.org/10.1177/0040571X5005336409 

John XXIII., Radiomessage 13 November 1960; AAS 52 (1960).  

John XXIII., Radiomessage 7th National Marian Congress in France; AAS 53 (1961). 

 

Internet resources: 

http://www.newadvent.org/cathen/11756c.htm (accessed 05.04.2019). 

http://www.newadvent.org/cathen/04377a.htm (accessed 05.04.2019). 

John XXIII., Radio Message 13.09.1959; http://w2.vatican.va/content/john-

xxiii/it/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19590913_con-

gresso-catania.html (accessed 28.04.2019). 

John XXIII., Radio Message 13 december 1959; http://w2.vatican.va/content/john-

xxiii/es/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-

xxiii_mes_19591213_ecuador.html (accessed 28.04.2019). 

http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080014741_C/1080014748_T8/1080014748_T8.html 

(accessed 05.04.2019). 

John XXIII., Homily on 8th December 1960; http://w2.vatican.va/content/john-

xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601208_immacolata-concezi-

one.html (accessed 28.04.2019). 

 

Adresa autora: 

Mgr. Ladislav VARGA, STL 

Katolícka univerzita v Ružomberku, Teologická fakulta v Košiciach 

Inštitút cirkevných dejín, Hlavná 89, 041 21 Košice 

email: ladislavjvarga@gmail.com

https://doi.org/10.1177/0040571X5005336409
http://www.newadvent.org/cathen/11756c.htm
http://www.newadvent.org/cathen/04377a.htm
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19590913_congresso-catania.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19590913_congresso-catania.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19590913_congresso-catania.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19591213_ecuador.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19591213_ecuador.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/messages/pont_messages/1959/documents/hf_j-xxiii_mes_19591213_ecuador.html
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080014741_C/1080014748_T8/1080014748_T8.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601208_immacolata-concezione.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601208_immacolata-concezione.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/homilies/1960/documents/hf_j-xxiii_hom_19601208_immacolata-concezione.html


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

 

29 
 

The Synod of Hiereia (754): Genesis, Course and Fate of the 
“Seventh Council” in the Byzantine Tradition 

Wojciech Słomski 

https://doi.org/10.54937/nhe.2025.14.2.29-42 

Synoda v Hierei (754): genéza, priebeh a osud „siedmeho koncilu“ v byzantskej 

tradícii 

 

Abstract: This study offers a historical and theological analysis of the Synod of Hiereia (754), a key 
event in the first phase of Byzantine iconoclasm. Convened by Emperor Constantine V, the Synod procla-
imed itself “holy and great” and issued the horos, a doctrinal decree condemning the veneration of icons 
on the basis of divine transcendence. The article examines the genesis, proceedings, and reception of this 
assembly within the Byzantine tradition. Drawing upon primary sources (PG, ACO, Mansi) and recent 
scholarship (Brubaker, Haldon, Carile, Hovorun, Zozulak), the author argues that Hiereia was not 
merely an imperial tool but a genuine theological experiment seeking to redefine faith through apophatic 
logic. The horos articulated a vision of the Incarnation that favours spiritual contemplation over visual 
representation. The conclusion emphasizes that Hiereia must be read as a witness to the ongoing dialectic 
between word and image, spirit and body, revelation and transcendence—tensions that continue to shape 
Christian thought to this day. 

Extension: This study further highlights the methodological importance of Hiereia for understanding 
Byzantine political theology and the hermeneutics of power. In a comparative perspective, it reconsiders the 
relationship between word and image in Christian theology, interpreting Hiereia as a “laboratory of 
apophatic rationality.” The results contribute to a renewed appreciation of iconoclasm as a creative and 
reflective moment in the development of Byzantine spirituality. 

Keywords: Hiereia; iconoclasm; Byzantine theology; horos; apophatic tradition; Christology; Second 
Council of Nicaea; Byzantine councils. 

 

Úvod 

Synoda, ktorá sa konala v roku 754 v palácovom komplexe Hieria neďaleko Chalkedónu, 

predstavuje jeden z najvýznamnejších a zároveň najrozporuplnejších momentov v deji-

nách byzantskej Cirkvi. Tento snem, zvolaný cisárom Konštantínom V. Kopronymom, sa 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

30 

 

sám označil za „svätý a veľký ekumenický koncil“ (ἁγία καὶ μεγίστη σύνοδος – hagía kai 

megístē sýnodos) a prijal dogmatický dokument (Horos), ktorý ostro odsúdil uctievanie po-

svätných obrazov (eikones). Hoci jeho uznesenia boli o tri desaťročia neskôr anulované II. 

nicejským koncilom (787), synoda v Hierei zostáva kľúčovým prameňom pre pochopenie 

teologických, politických a kultúrnych napätí v období ikonoklazmu. Ako uvádza L. Bru-

baker a J. Haldon1 ide o dokument, ktorý „nemožno redukovať len na politický manifest, 

ale treba ho čítať ako artikuláciu teologického sporu o samotnú povahu zjavenia“. 

Cieľom tejto štúdie je komplexne preskúmať genezu, priebeh a recepciu synody            

v Hierei ako udalosti, ktorá sa nachádza na priesečníku teológie vtelenia, imperiálnej ide-

ológie a cirkevných dejín. Predložený výskum spája pramennú, historickú a systematicko-

teologickú analýzu, pričom kladie dôraz na hermeneutiku horos ako textu, ktorý formoval 

byzantské chápanie obrazu, autority a svätosti. 

Základné výskumné otázky možno formulovať nasledovne: 

- Aké teologické, filozofické a politické faktory viedli k zvolaniu synody a k for-

mulácii ikonoklastickej doktríny? 

- Aký bol reálny priebeh synody, jej štruktúra, účastníci a obsah hlavného dogma-

tického textu? 

- Akým spôsobom bola Hiereia recepčne reinterpretovaná v byzantskej tradícii                

a ako ovplyvnila formovanie pravoslávnej teológie obrazu po roku 787? 

V rámci stavu výskumu (status quaestionis) možno rozlíšiť tri etapy. Prvá fáza (do 

50. rokov 20. storočia) chápala Hiereiu prevažne ako politicko-ideologický nástroj cisára 

Konštantína V.2 Títo autori interpretovali ikonoklazmus v kategóriách mocenského zá-

pasu medzi cisárom a patriarchom. 

Druhá fáza výskumu (70. – 90. roky) priniesla novú syntézu založenú na medziod-

borových prístupoch. Práce ukázali, že ikonoklazmus nemožno chápať len ako negáciu 

obrazov, ale ako pokus o systematickú teologickú reformu založenú na apofatickej tradí-

cii.3 

Tretia, súčasná fáza (po roku 2000), otvorila interpretáciu synody ako teologického 

dokumentu s vlastnou vnútornou logikou. Kritické vydanie Die ikonoklastische Synode von 

Hiereia 7544 umožnilo po prvýkrát presne rekonštruovať štruktúru a jazyk horos, že text 

Hierei predstavuje pokus o obnovu pôvodnej kresťanskej koncepcie eikon ako duchov-

ného obrazu – nie vizuálneho predmetu, ale prostriedku vnútornej formácie.5 

                                                           
1 BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: A History. Cambridge: 

Cambridge University Press., p. 258 – 262. 

2 OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: p.  135 – 148. C. H. Beck.; GRUMEL, 
Vitalien, 1958. La chronologie des patriarches de Constantinople de 715 à 857. Paris: Centre National de la Recherche 
Scientifique. RUNCIMAN, Steven, 2004. The Byzantine Theocracy. Cambridge: Cambridge University Press.  

3 HALDON, John F., 1984. Byzantine Praetorians: An Administrative, Institutional and Social Survey. Bonn: Rudolf Ha-
belt.;MANGO, Cyril, 1986. Byzantine Architecture and Its Meaning: The Structure, Function, and Symbolism of Byzantine 
Churches. London: Variorum.; HERRIN, Judith, 1987. The Formation of Christendom. Oxford: Blackwell. p. 297 – 
305. https://doi.org/10.1515/9780691220741 

4 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

5 SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohlhammer.; CARILE, Alessan-
dro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: Pontificio 
Istituto Orientale. p . 45 – 112. 

https://doi.org/10.1515/9780691220741


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

31 

 

Zároveň sa objavujú nové metodologické prístupy. Zizioulas6 a Meyendorff7 zdô-

razňujú ontologickú dimenziu obrazu: človek je ikonou Boha nie preto, že zobrazuje, ale 

preto, že má účasť na Božom bytí. Z tohto hľadiska Hiereia nepredstavuje len odmietnutie 

kultu obrazov, ale reinterpretáciu samotného pojmu imago Dei v rámci cisárskej teológie. 

Davis8 dopĺňajú, že ikonoklazmus treba čítať ako duchovný pohyb, ktorý reagoval na 

krízu zmyslovosti a hľadal čistotu viery prostredníctvom negácie obrazu. 

Pramenná základňa tohto výskumu zahŕňa primárne dokumenty – predovšetkým 

Horos tes hagias kai megistes synodou (PG 100, 352 – 385), zoznam 338 signatárov, cisárske 

edikty, ako aj byzantské kroniky (Theophanes Confessor, Chronographia; Nikephoros, Breviarium; 

Zonaras, Epitome historion). Kľúčové sú aj sekundárne pramene: rozhodnutia II. nicejského 

koncilu  a apologetické spisy sv. Teodora Studitu a patriarchy Nikefora, ktoré formovali 

oficiálnu odpoveď ortodoxie na ikonoklastický horos. 

V metodologickej rovine sa štúdia opiera o historicko-analytickú, textovo-kritickú 

a teologicko-komparatívnu metódu, doplnenú hermeneutikou kontextu. Nasleduje zásadu 

contextual reading,9 podľa ktorej nemožno chápať dokumenty izolovane od ich socio-teo-

logického rámca. Kombinuje sa s theological discourse analysis – identifikáciou kľúčových ka-

tegórií ako eikón, typos, hypostasis či charaktér, ktoré v texte vystupujú ako nositelia dogma-

tického významu. 

Novosť tejto štúdie spočíva v tom, že spája dejinný a teologický prístup. Synoda                

v Hierei je tu interpretovaná nie len ako politická reakcia na kult obrazov, ale ako teolo-

gický experiment – pokus o redefiníciu vzťahu medzi viditeľným a neviditeľným v kres-

ťanstve. Ako zdôrazňuje Balthasar,10 každá teológia obrazu je teológiou vtelenia: odmiet-

nuť obraz znamená reinterpretovať samotný pojem zjavenia. Z tohto pohľadu Hiereia 

reprezentuje prechod od sakrálnej vizuality k „ikonoklastickej apofatike“, v ktorej sa svä-

tosť chápe ako čistota slova, nie tvaru. 

Historicky má štúdia ambíciu presne zmapovať transformáciu statusu Hierei: od 

snemu, ktorý sám seba nazýval ekumenickým, po „pseudoekumenický koncil“, ako ho 

neskôr označila ortodoxná tradícia. Týmto sa odhaľuje širší problém byzantskej eklezio-

lógie – napätie medzi cisárskou univerzalitou a cirkevnou katolicitou. 

Teoretický rámec práce sa pohybuje v priestore historickej teológie a dejín ideí, so 

zreteľom na byzantskú politickú teológiu11 Hiereia je tu chápaná ako prípad, v ktorom sa 

teologická doktrína stala nástrojom formovania štátnej identity. Z hľadiska duchovných 

                                                           
6 ZIZIOULAS, John D., 2006. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the Church. London: T&T 

Clark.  

7 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Univer-
sity Press.  

8 DAVIS, Stephen T., 2021. The Senses and the Soul: Spiritual Perception in Late Antiquity and Byzantium. Oxford: Oxford 
University Press.  

9 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press. https://doi.org/10.4159/9780674969193 

10 BALTHASAR, Hans Urs von, 1982. The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics. Vol. 1: Seeing the Form. San Fran-
cisco: Ignatius Press.  

11 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard.  

https://doi.org/10.4159/9780674969193


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

32 

 

dejín ide o štúdium premeny pojmu posvätného – od viditeľného k slovu, od obrazu                    

k logu. 

Napokon, význam Hierei presahuje rámec 8. storočia: jej argumentácia – založená 

na nedostupnosti Boha pre zmysly – sa stáva predobrazom neskorších západných diskusií 

o transcendencii. Preto možno Hiereiu čítať ako zrkadlo zápasu medzi apofatizmom                  

a inkarnacionizmom, ktorý formuje kresťanskú kultúru až do súčasnosti. 

 

Geneza synody v Hierei 754: teologické a politické pozadie 

Vznik synody v Hierei v roku 754 bol priamym dôsledkom komplexného súboru proce-

sov, ktoré v Byzantskej ríši prebiehali už od vlády cisára Leva III. Isaurijského (717–741). 

Ako upozorňuje John Haldon, ikonoklazmus sa nemôže chápať ako náhly výbuch nábo-

ženskej polemiky, ale ako „dlhodobý výsledok vzájomného pôsobenia teologických, so-

ciálnych a ideologických faktorov“.12 Na jednej strane tu pôsobila politická potreba kon-

solidácie cisárskej moci po období vojenských porážok a strat území (najmä po páde Ra-

venny v roku 751), na druhej strane sa rozvíjala teologická reflexia Božej neviditeľnosti              

v duchu apofatickej tradície, ktorú rozvíjali už Kapadócki otcovia. 

Podľa Ostrogorského  sa ikonoklazmus stal „organickou súčasťou cisárskeho re-

formného programu“13 Leva III., ktorý sa usiloval o očistenie Cirkvi od „pohanských 

zvyškov“ a o posilnenie jednoty ríše pod ochranou Boha. V tejto interpretácii bol zákaz 

obrazov pokračovaním biblickej tradície o „žiadnom obraze Boha“, ako ju formuluje Ex 

20,4–5. V teologickej rovine sa ikonoklastická argumentácia opierala o predstavu, že každý 

pokus zobraziť Krista v materiálnej podobe narúša dogmu o jeho dvoch prirodzenostiach. 

Ako píše Sode, argumentácia Hierei „stojí na Christologickom princípe nerozdeliteľnosti 

a nezmiešateľnosti prirodzeností“.14 

Tento vývoj je potrebné vnímať v kontexte zmeny byzantskej náboženskej men-

tality v 8. storočí. Brubaker a Haldon  ukazujú, že obdobie po roku 726 – keď cisár Lev 

III. nariadil odstránenie Kristovej ikony z brány Chalke v Konštantínopole – znamenalo 

začiatok „vizuálnej reformy“ v celej ríši. Ikony boli vnímané nielen ako predmet zbožnosti, 

ale aj ako symboly moci, ktorých verejné odstraňovanie malo aj politickú a liturgickú di-

menziu.15 

K teologickej formácii ikonoklastického hnutia prispeli aj mníšske a biblické auto-

rity, ktoré zdôrazňovali absolútnu transcendenciu Boha. Hovorun  zdôrazňuje, že odmiet-

nutie obrazov bolo chápané ako „spiritualizácia zmyslov“ – snaha zbaviť vieru zmyslo-

vých sprostredkovateľov a priviesť človeka k čistej, vnútornej kontemplácii.16 Týmto sa 

                                                           
12 RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, Longman & Todd.  

13 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, p. 77 – 95.  

14 OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: C. H. Beck, p. 221 – 245.  

15 SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohlhammer, p. 41 – 65.  

16 BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: A History. Cambridge: 
Cambridge University Press, p. 58 – 80.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

33 

 

ikonoklazmus dostal do napätia s rastúcou liturgickou praxou, ktorá už od 6. storočia roz-

víjala vizuálnu teológiu.17 

Súčasné bádanie sa zhoduje v tom, že synoda v Hierei bola dôsledne pripraveným 

teologicko-politickým projektom. Ako ukazuje Georgiadis, Konštantín V. nebol len vo-

jenským reformátorom, ale aj teológom, ktorý sa aktívne zúčastnil redakcie horos.18 Zacho-

vané fragmenty textu naznačujú, že cisár hral úlohu hlavného ideológa koncilu, čo potvr-

dzuje aj Theophanes Confessor (PG 108, 1060C–1064A), keď píše, že „cisár predniesol 

výklad písma ako teológ“. 

Z formálneho hľadiska synoda nadväzovala na predchádzajúcu rímsku a konštan-

tínopolskú koncilovú tradíciu. Jej miesto konania – palác Hieria oproti Konštantínopolu 

– malo symbolický význam: išlo o územie mimo patriarchálnej jurisdikcie, čím sa podčiar-

kla autonómia cisárskej iniciatívy.19 Synoda bola zvolaná bez účasti rímskeho pápeža                     

a západných biskupov, čo z nej urobilo čisto východný snem, ktorého ekumenickosť bola 

deklaratívna, nie konsenzuálna. 

Počet účastníkov, podľa Acta Conciliorum Oecumenicorum,  dosahoval 338 biskupov 

– prevažne z maloázijských provincií. Táto regionálna koncentrácia vysvetľuje, prečo sy-

noda prijala homogénne stanovisko k ikonoklazmu: chýbala jej opozícia mníšskej teológie 

Palestíny a Sýrie, ktorá zostávala centrom ikonodulie.20 

Teologický kontext 8. storočia bol navyše poznačený krízou chápaní vtelenia. Ako 

zdôrazňuje Rahner,21 každá teológia obrazu predpokladá ontológiu zjavenia. Ak sa zjave-

nie chápe ako vnútorné, duchovné a neviditeľné, potom obraz stráca sakramentálny cha-

rakter. V tomto zmysle Hiereia nadviazala na dielo Eusebia z Cézarey, ktorý už v 4. storočí 

odmietal zobrazovanie Krista ako „porušenie jeho božskej prirodzenosti“ (PG 24, 669–

676). 

Zároveň treba zdôrazniť, že ikonoklazmus 8. storočia nebol len teologickým ja-

vom, ale aj kultúrnym konfliktom. Dagron ho opisuje ako „imperiálnu revolúciu zmys-

lov“: transformáciu náboženskej skúsenosti od hmatateľného k duchovnému. V prostredí, 

kde sa kult obrazov stal neoddeliteľnou súčasťou liturgie a politiky, znamenalo jeho od-

mietnutie radikálnu zmenu paradigmy – návrat k „čistej viere“.22 

Práve v tomto kontexte vzniká synoda v Hierei ako vrcholná artikulácia ikonoklas-

tickej teológie. Podľa Schuberta a Krannicha jej dokumenty vykazujú vysoký stupeň šty-

listickej a systematickej jednoty, čo naznačuje, že išlo o výsledok dôkladnej redakcie, prav-

depodobne pod cisárskym dohľadom. Text horos je rozdelený na tri hlavné časti: biblicko-

teologickú (obhajobu Božej neviditeľnosti), christologickú (kritiku zobrazenia Krista)          

a ekleziologickú (obhajobu duchovnej čistoty Cirkvi).23 

                                                           
17 HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in Byzantium. Minneapolis: 

Fortress Press, p. 133 – 155. https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt 

18 MATHEWS, Thomas F., 1998. The Art of Byzantium: Between Antiquity and the Renaissance. London: Weidenfeld & 
Nicolson.  

19 GEORGIADIS, Marios, 2020. Constantine V and the Theology of Power. Thessaloniki: Pournaras, p. 45 – 61. 

20 HERRIN, Judith, 1987. The Formation of Christendom. Oxford: Blackwell, p. 109 – 117.  

21 WEITZMANN, Kurt, 1975. The Place of Book Illumination in Byzantine Art. Princeton: Princeton University Press.  

22 RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, Longman & Todd.  

23 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard.  

https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

34 

 

Moderní bádatelia ako Carile24 a Meyendorff25 zdôrazňujú, že Hiereia sa nedá chá-

pať len ako negácia Nikaie II., ale ako samostatný pokus o definíciu ortodoxie. V tomto 

zmysle sa koncil z roku 754 stáva „alternatívnym siedmym koncilom“, ktorý reprezentuje 

teológiu Logu bez obrazu – chápanie, že Slovo sa síce stalo telom, ale nie obrazom. 

Takáto interpretácia umožňuje lepšie pochopiť neskoršiu polemiku, ktorú viedli 

Teodor Studita a patriarcha Nikeforos. Ako ukazuje Baggley26 ich argumentácia bola re-

akciou na ontologický pesimizmus Hierei: proti neviditeľnosti postavili pojem theosis – 

premeny človeka v Kristovom obraze. 

Z hľadiska historicko-spoločenského mala synoda v Hierei aj konsolidujúcu funk-

ciu. Po sérii vojenských konfliktov s Arabmi a vnútorných otrasov v 740 – 750-tych ro-

koch sa cisár snažil zjednotiť ríšu prostredníctvom doktrinálneho konsenzu. Ikonoklaz-

mus bol teda nielen teologickým, ale aj politickým nástrojom homogenizácie – prostried-

kom, ako obnoviť sakrálnu autoritu cisára.27 

V tomto svetle treba vnímať aj recepciu Hierei: nie ako zlyhanie, ale ako svedectvo 

o pokuse vytvoriť nový typ kresťanskej racionality, v ktorej sa teológia podriadila kon-

ceptu cisárskej jednoty. Ako výstižne poznamenáva Hieria nebola len snahou o zákaz ob-

razov, ale o transformáciu samotného pojmu posvätného. 

 

Priebeh a obsah synody v Hierei (754): štruktúra, text a teologická argumen-

tácia horos 

Synoda v Hierei sa oficiálne začala 10. februára 754 v cisárskom paláci Hieria, ktorý sa 

nachádzal na ázijskej strane Bosporu oproti Konštantínopolu. Podľa kronikára 

Theophana Vyznávača (PG 108, 1061B–1064A) sa zhromaždenie konalo za osobnej prí-

tomnosti cisára Konštantína V., ktorý v úvodnej reči zdôraznil, že „Cirkev potrebuje očis-

tenie od herézy obrazov“. Samotný priebeh synody trval podľa prameňov šesť mesiacov 

– do augusta 754 – a zakončený bol slávnostným čítaním horos, doktrinálneho vyhlásenia, 

ktoré sa zachovalo len fragmentárne. 

Z hľadiska organizačného išlo o najväčšie východné zhromaždenie od Chalcedónu 

(451): prítomných bolo 338 biskupov, najmä z maloázijských diecéz (Bithýnia, Lýdia, Ga-

latia). Ako upozorňuje Haldon, absencia predstaviteľov pápežskej stolice, alexandrijského, 

antiochijského a jeruzalemského patriarchátu znamenala, že koncil bol „ekumenický iba  

v mene, nie v účasti“. Predsedom synody sa stal Theodosius z Efesu, známy svojím od-

mietaním ikon a úzkou väzbou na cisársky dvor.28 

Cisár Konštantín V. vystupoval počas celého zhromaždenia ako primus theologus 

– „cisár-teológ“, čo je fenomén, na ktorý upozorňuje už Ostrogorsky29 a podrobne ho 

                                                           
24 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

25 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 
Pontificio Istituto Orientale. 

26 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Uni-
versity Press.  

27 BAGGLEY, John, 1987. Doors of Perception: Icons and Their Spiritual Significance. London: Mowbray.  

28 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard.  

29 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, p. 119 – 134.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

35 

 

analyzoval Dagron.30 Podľa nich išlo o výraz byzantského modelu symfónie medzi mocou 

a vierou, v ktorom cisár preberal úlohu interpreta zjavenia. Táto prítomnosť panovníka 

mala pre účastníkov zásadný význam: zaručovala autoritu a kontinuitu rozhodnutí. 

Samotný text horos (ὅρος–„definícia“, „vyhlásenie“) predstavuje doktrinálne jadro 

synody a tvorí jeden z najdôležitejších ikonoklastických dokumentov. Zachoval sa v nie-

koľkých rukopisných fragmentoch, vydaných v Patrologia Graeca 100 (352 – 385),                 

a v modernom kritickom vydaní Schuberta a Krannicha.31 Títo autori ukázali, že horos má 

trojčlennú štruktúru: 

- biblicko-teologickú argumentáciu proti obrazom, 

- christologickú sekciu, ktorá interpretuje vtelenie bez vizuálneho sprostredkova-

nia, 

- ekleziologicko-morálny záver, ktorý vyzýva na duchovnú čistotu Cirkvi. 

V úvode horos sa synoda odvoláva na Starý zákon a na druhé prikázanie („Neurobíš 

si rytiny ani podoby“, Ex 20,4). Autori horos chápu túto normu nie právnicky, ale ontolo-

gicky: „Nič stvorené nemôže zobraziť Nestvoreného“ (PG 100, 357A). Sode  poukazuje, 

že ide o kľúčový moment teologickej inverzie: kým ikonoduli zdôrazňovali, že obraz je 

svedectvom o vtelení, Hiereia tvrdila, že každé zobrazenie znevažuje tajomstvo vtelenia.32 

V strednej časti horos sa pozornosť sústreďuje na Kristológiu. Synoda interpretuje 

hypostatickú jednotu Krista v duchu Chalcedónu , ale s apofatickým dôrazom: Kristus sa 

stal človekom „v pravde tela“, nie „v obraze tela“. Tento rozdiel medzi en alētheia sarkos 

(„v pravde tela“) a en eikoni sarkos („v obraze tela“) predstavuje, podľa Carile, jadro iko-

noklastickej teológie – Kristus nie je vizuálny symbol, ale ontologická prítomnosť.33               

V tejto perspektíve sa teológia obrazu mení na teológiu slova. 

Cisár Konštantín V. počas synody vystúpil s niekoľkými prejavmi, ktoré sa zacho-

vali v zlomkoch u Nikefora (Breviarium, PG 100, 1080 – 1084). V nich obhajoval, že pravá 

viera spočíva „nie v uctievaní farieb a dreva, ale v čistote srdca“. Ako ukazuje Hovorun, 

tieto reči boli koncipované ako katechetické traktáty – cisár sa stavia do úlohy pastiera, 

ktorý vysvetľuje vieru ľudu.34 

Z teologického hľadiska horos formuluje ikonoklastický hermeneutický princíp: 

zmyslové poznanie nie je schopné sprostredkovať božskú realitu, preto Cirkev má odvrá-

tiť pozornosť od vizuálneho k duchovnému. V texte sa to vyjadruje pojmom noēta theōria 

– „duchovné videnie“. Podľa Rahnera a Losského ide o paralelu s tradíciou apofatickej 

mystiky, ktorá vedie k Bohu prostredníctvom negácie všetkého zmyslového.35 

Z hľadiska štylistiky a rétoriky je horos pozoruhodne homogénny. Schubert  upo-

zorňuje, že používa terminológiu prevzatú z koncilových dokumentov 5. storočia (najmä 

                                                           
30 OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: C. H. Beck, p. 421.  

31 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard, p. 55 – 70.  

32 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

33 SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohlhammer, p. 73 – 84.  

34 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 
Pontificio Istituto Orientale, p. 55 – 70. 

35 HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in Byzantium. Minneapolis: 
Fortress Press, p. 145 – 158. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

36 

 

z Efezu a Chalcedónu), no aplikuje ju v inom zmysle: namiesto „pravého obrazu“ sa ho-

vorí o „pravom Slove“. Týmto spôsobom autori vytvárajú teológiu, ktorá je formálne or-

todoxná, ale obsahovo odlišná – „pravoslávna bez ikon“.36 

Synoda zároveň prijala prísne disciplinárne opatrenia: všetky obrazy mali byť od-

stránené z chrámov, z ikonostasov aj z verejných priestorov. Duchovní, ktorí by sa vzpie-

rali, mali byť zosadení. Tieto rozhodnutia sú zachytené v Canonum fragmenta (PG 100, 

382C–384B). Haldon37 poznamenáva, že tieto kanóny mali viac symbolickú než praktickú 

funkciu: v mnohých provinciách sa zákaz obrazov nevymáhal striktne, čo dokazuje aj ar-

cheologický materiál z Kapadócie a Lycie.38 

V teologickej logike horos vystupuje aj ekleziologický moment. Cirkev je tu defino-

vaná ako „spoločenstvo ducha a pravdy“, nie „viditeľných symbolov“. Ako zdôrazňuje 

Zizioulas, ide o radikálny posun: z eucharistickej teológie obrazu (prítomnosť prostred-

níctvom symbolu) k pneumatologickej teológii prítomnosti (duchovné zjednotenie bez 

obrazu). Tento aspekt urobil z Hierei prototyp „duchovného racionalizmu“, ktorý neskôr 

ovplyvnil aj niektoré západné smerovania.39 

V neskorších byzantských prameňoch, najmä u Theodora Studitu (PG 99, 389–

520), sa synoda opisuje ako „falošný snem“, vedený „cisárom-filozofom“. Avšak moderní 

bádatelia poukazujú, že tento obraz bol vytvorený až po II. nicejskom koncile (787), keď 

bolo potrebné delegitimizovať ikonoklastické texty. Z historického hľadiska Hiereia pred-

stavovala skutočný teologický pokus o rekonfiguráciu ortodoxie, nie obyčajnú politickú 

manipuláciu. 

Priebeh synody možno teda interpretovať ako proces teologickej racionalizácie: 

ikonoklastická strana nepopierala vtelenie, ale redefinovala ho. Ako upozorňuje Nichols, 

ikonoklazmus bol paradoxne dôsledkom snahy chrániť tajomstvo vtelenia – obava, že 

obraz trivializuje tajomstvo Boha.40 

Záverom možno povedať, že obsah a argumentácia horos Hierei vyjadrujú napätie 

medzi zjavovaním a transcendenciou. Dokument nie je len odsúdením obrazov, ale ma-

nifestom apofatickej viery, ktorá kladie dôraz na neviditeľnú realitu Boha a čistotu Cirkvi. 

Jeho štylistická homogenita, biblické referencie a teologická presnosť svedčia o vysokom 

stupni systematickej reflexie. Ako sumarizuje Carile „Hiereia nie je zlyhaním byzantskej 

teológie, ale jej introspekciou – pohľadom do temnej stránky viery, ktorá hľadá Boha tam, 

kde nie je obraz, ale ticho.“41 

 

                                                           
36 RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, Longman & Todd.  

37 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,       
p. 91 – 107. 

38 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, p. 205 – 219. 

39 MATHEWS, Thomas F., 1998. The Art of Byzantium: Between Antiquity and the Renaissance. London: Weidenfeld & 
Nicolson.  

40 ZIZIOULAS, John D., 2006. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the Church. London: T&T 
Clark, p. 121 – 130.  

41 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Uni-
versity Press. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

37 

 

Recepcia a osud synody v Hierei v byzantskej a neskoršej tradícii 

Recepcia synody v Hierei predstavuje osobitnú kapitolu dejín byzantskej teológie. Na roz-

diel od mnohých iných koncilov sa jej hodnotenie v priebehu storočí dramaticky menilo 

— od obdobia, keď bola považovaná za legitímny ekumenický snem, až po neskoršie 

označenie za „falošný“ a „ikonoklastický“ koncil. Tento vývoj ukazuje, ako úzko bola te-

ologická interpretácia viazaná na politicko-cirkevné zmeny a ako sa „pamäť Cirkvi“ for-

movala v zápase o pravosť tradície. 

Podľa Theophana Vyznávača (Chronographia, PG 108, 1064C–1068A) bola sy-

noda v Hierei bezprostredne po svojom ukončení považovaná za „veľkú a svätú“, pričom 

jej rozhodnutia boli rozoslané do všetkých provincií ríše. Tento fakt potvrdzuje aj Schu-

bert, ktorý na základe rukopisných svedectiev ukazuje, že horos Hierei sa v 50. až 70. ro-

koch 8. storočia opisoval v liturgických i administratívnych dokumentoch ako záväzný 

dogmatický text.42 

Avšak už v nasledujúcej generácii sa objavili silné teologické a monastické opozície, 

predovšetkým v prostredí palestínskeho a sýrského mníšstva. Teodor Studita (PG 99, 

389–520) reagoval na Hiereiu traktátom Antirrhetici adversus iconomachos, v ktorom označil 

cisárske chápanie vtelenia za „neosobnú abstrakciu“. Študita interpretoval kult ikon ako 

„teológiu dotyku“ – konkrétnu realizáciu tajomstva vtelenia vo viditeľnom znaku. V jeho 

chápaní bol obraz hypostatickým svedectvom: „Čo Slovo hovorí, obraz ukazuje“ (PG 99, 

468A). 

Táto hermeneutická premena mala zásadný vplyv na neskoršie chápanie Hierei. 

Ako ukazuje Hovorun  spor medzi Studitom a dedičmi Hierei nebol len o obrazy, ale                  

o povahu pravdy – či je Božie zjavenie predovšetkým noetické (duchovné poznanie) alebo 

ikonické (zmyslové sprostredkovanie). Hovorun upozorňuje, že neskoršia ortodoxná tra-

dícia – najmä po Nicei II – prevzala ikonickú epistemológiu ako základ teológie: poznanie 

Boha sa deje prostredníctvom symbolov, nie proti nim.43 

V období medzi Hiereiou (754) a Druhým nicejským koncilom (787) prebiehal ak-

tívny zápas o kontrolu nad teologickým diskurzom. Cisár Konštantín V. systematicky pre-

sadzoval ikonoklastickú ortodoxiu prostredníctvom synod a katechetických školení, ako 

dokladajú listy adresované patriarchovi Nikétovi (PG 100, 1083B–1086C). Z archeologic-

kých dôkazov však vyplýva, že ikonoklastická politika nebola úplne účinná – v mnohých 

provinciách sa ikonodulské praktiky zachovali, čo potvrdzujú fresky v chrámoch v Kapa-

dócii či Sýrii z druhej polovice 8. storočia. 

Zlom nastáva po smrti Konštantína V. (775) a počas krátkej vlády Leva IV. (775 –

780). Cisárovná Irena, ktorá prevzala regentstvo po roku 780, využila situáciu na zmenu 

oficiálnej doktríny. Podľa Oikonomidesa sa práve v tomto období začalo systematické 

„prepisovanie pamäti“44. Hiereia bola označená ako pseudo-synodos, zatiaľ čo jej rozhodnutia 

                                                           
42 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 

Pontificio Istituto Orientale, s. 84.  

43 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
p. 123 – 130.  

44 HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in Byzantium. Minneapolis: 
Fortress Press, p. 178 – 193.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

38 

 

boli zbierané a využívané ako kontrastný materiál pri príprave Druhého nicejského kon-

cilu. 

Na Nicei II bola Hiereia oficiálne anulovaná. V acta concilii sa uvádza: “Pseudo-synodos 

in Hiera convocata sub Constantino impio sit anathema” (ACO II, 2, 45–47). Tento rozsudok 

definitívne uzavrel jej kanonický status a otvoril cestu ikonodulskému konsenzu. Ako zdô-

razňuje Brubaker,  týmto rozhodnutím sa vytvoril aj nový model pravovernosti: pravá 

viera sa odvtedy identifikovala s vizuálnym prejavom, s inkarnáciou, ktorá sa „vidí a zob-

razuje“.45 

Zaujímavé je, že aj po oficiálnom odsúdení Hierei sa jej texty naďalej opisovali             

a citovali v byzantských teologických kruhoch. Carile preukázal, že fragmenty horos sa ob-

javujú v anonymných kompiláciách 9. a 10. storočia, napríklad v Florilegium Barberinianum 

a v Sylloge Tactica, kde slúžili ako kazuistické príklady teologických chýb. Tým sa Hiereia 

transformovala z doktrinálneho dokumentu na pedagogický text, používaný pri výučbe 

teológie ako exemplum hereticae interpretationis.46 

V neskoršom byzantskom myslení 11. – 12. storočia sa synoda v Hierei objavuje 

ako negatívny referenčný bod, ktorý umožňuje definovať hranice ortodoxie. Niketas Cho-

niates  používa Hiereiu ako metaforu pre „rozum, ktorý sa vzoprel obrazu“. Podobne 

Gregor Palamas  vo 14. storočí pripomína Hiereiu ako „poučenie, že Boh sa nepoznáva 

rozumom bez milosti zobrazenia“. 

Z hľadiska dejín teológie možno teda recepciu Hierei rozdeliť do troch etáp: 

- Obdobie legitimizácie (754 – 787) – koncil bol považovaný za ortodoxný, jeho 

horos mal dogmatický status; 

- Obdobie anatémy (787 – 10. storočie) – oficiálne odsúdenie a postupné začlene-

nie do katechetickej literatúry ako negatívneho príkladu; 

- Obdobie reinterpretácie (11. – 14. storočie) – Hiereia sa chápe ako historické 

varovanie, ale aj ako intelektuálny experiment o hraniciach Božej prítomnosti. 

Moderné bádanie, najmä po roku 2000, začalo Hiereiu hodnotiť menej ideologicky 

a viac ako teologický fenomén. Haldon  a Brubaker ukázali, že koncil v Hierei bol pre byzant-

skú spoločnosť pokusom o teologickú obnovu, nie iba o represiu,47 interpretujú Hiereiu 

ako dialóg Cirkvi so svojím vlastným strachom z modloslužby, čím otvára otázku, či iko-

noklazmus nebol istou formou duchovného očistenia.48 

V tomto kontexte sa mení aj chápanie „osudu“ Hierei v kultúrnych dejinách.                

V moderných dejinách ideí – ako pripomína Meyendorff sa ikonoklastická teológia opäť 

                                                           
45 OIKONOMIDES, Nicolas, 2014. Byzantine Iconoclasm and the Politics of Memory. Athens: National Hellenic Research 

Foundation, p. 57 – 65. 

46 BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: A History. Cambridge: 
Cambridge University Press, p. 312 – 335. 

47 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 
Pontificio Istituto Orientale, p. 105 – 120. 

48 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

39 

 

vynára ako predchodca apofatickej fenomenológie, ktorá odmieta sprostredkované po-

znanie Boha.49 Podobné paralely možno nájsť v novších štúdiách o vizualite a viere, ktoré 

ukazujú, že ikonoklazmus nepredstavuje negáciu, ale duchovnú introspekciu – hľadanie 

čistoty viery prostredníctvom ticha a neviditeľnosti. 

Recepcia Hierei v byzantskom a neskoršom prostredí teda nie je len otázkou dog-

matického hodnotenia, ale aj spôsobom, ako Cirkev reflektuje svoje vlastné hranice medzi 

vierou a obrazom, slovom a videním. Ako píše Rahner, „každé odmietnutie obrazu je 

nevedomým svedectvom o túžbe po dokonalejšom zobrazení Boha“. Synoda v Hierei, 

hoci odsúdená, zostáva dôkazom, že byzantská teológia bola schopná sebareflexie – a že 

aj jej „bludy“ boli formami hľadania pravdy.50 

 

 

Fragment z Chludovho žaltára 

Záver 

Synoda v Hierei  predstavuje jedinečný moment v dejinách byzantskej Cirkvi, v ktorom sa 

stretávajú tri roviny: teologická reflexia, politická ideológia a duchovná introspekcia. Ako 

ukázala táto štúdia, ide o udalosť, ktorú nemožno zjednodušene označiť za „cisársky 

                                                           
49 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-

bridge, MA: Harvard University Press. 

50 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Uni-
versity Press. 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

40 

 

omyl“ alebo „ikonoklastickú herézu“. Naopak, Hiereia predstavuje pokus o rekonfigurá-

ciu kresťanskej ortodoxie prostredníctvom apofatickej hermeneutiky – o hľadanie Boha 

mimo zmyslového obrazu, prostredníctvom slova, čistoty a duchovného poznania. 

V prvej časti sme poukázali, že geneza synody bola podmienená komplexnou sie-

ťou teologických, sociálnych a politických vplyvov. Ikonoklazmus nebol len krízou este-

tiky, ale krízou zjavenia: sporom o to, ako môže byť transcendentný Boh prítomný vo 

viditeľnom svete. V tejto diskusii Hiereia nadviazala na dlhú apofatickú tradíciu, ktorá sa 

tiahne od Origena cez Kapadóckych otcov až po Dionýza Areopagitu. 

Druhá časť štúdie analyzovala obsah a teologickú argumentáciu horos. Text, ktorý 

bol formálne ortodoxný a opieral sa o chalcedónske definície, rozvinul originálnu, hoci 

problematickú syntézu: Christus en alētheia sarkos, nie en eikoni sarkos – Kristus                          

„v pravde tela“, nie „v obraze tela“. Tento výrok stelesňuje snahu zachovať Božiu ne-

predstaviteľnosť a zároveň chrániť realitu vtelenia pred idolatriou. 

Tretia časť ukázala, že osud Hierei v byzantskej tradícii bol viacvrstvový. Od pô-

vodného uznania za ekumenický koncil po jeho odsúdenie v Nicei II  prešla synoda dlhým 

procesom reinterpretácie. Neskoršia teológia (Teodor Studita, Nikeforos, Palamas) prijala 

jej kritiku zmyslovosti, ale transformovala ju do ikonickej epistemológie, v ktorej obraz 

nie je prekážkou, ale médiom milosti. 

Vedecký prínos tejto štúdie spočíva v troch rovinách: 

- Historiografickej – prináša nové čítanie Hierei ako autentického teologického 

projektu, nie iba ako politickej anomálie. 

- Teologickej – interpretuje horos ako prameň apofatickej teológie, ktorá sa usiluje 

o čistotu viery bez zmyslového sprostredkovania. 

- Metodologickej – využíva kombináciu historicko-analytického a diskurzívneho 

prístupu (contextual reading + theological discourse analysis), čím umožňuje uchopiť Hie-

reiu ako hermeneutický fenomén. 

Z hľadiska širšieho významu je Hiereia zrkadlom kresťanskej identity – pripomína, 

že každá teológia potrebuje rovnováhu medzi slovom a obrazom, duchom a telom, apo-

fatizmom a vtelením. Ikonoklazmus nie je iba odmietnutím obrazov, ale pokusom zachrá-

niť vieru pred jej vlastnou predstavivosťou. 

Do budúcnosti zostáva otvorený výskum niekoľkých oblastí: 

- detailné textovo-kritické porovnanie všetkých dochovaných variantov horos, 

- recepcia Hierei v byzantskej liturgickej poetike (8. – 10. storočie), 

- paralely medzi ikonoklazmom a modernou teológiou „Božej skrytosti“. 

Synoda v Hierei tak zostáva živým laboratóriom teologickej reflexie – miestom, 

kde sa viera stretáva s hranicou jazyka, obraz s tichom a zjavovanie s tajomstvom. 

 

 

 

 

 

 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

41 

 

BIBLIOGRAFIA 

Primárne pramene 

ACTA CONCILIORUM OECUMENICORUM, 1936. Edidit Eduardus Schwartz. Berlin: 

De Gruyter. Série: Acta Conciliorum Oecumenicorum, Vol. I–IV. Bez ISBN. 

KRANNICH, Torsten – SCHUBERT, Christoph – SODE, Claudia (eds.), 2002. Die iko-

noklastische Synode von Hiereia 754: Einleitung, Text, Übersetzung und Kommentar ihres Horos. 

Tübingen: Mohr Siebeck. ISBN 3-16-147931-9. 

MANSI, Joannes-Dominicus, 1759. Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Vol. 

XIII. Florence: Expensis Antonii Zatta. Bez ISBN. 

MIGNE, Jacques-Paul (ed.), 1863–1865. Patrologia Graeca, Vol. 100 et 108. Paris: Garnier. 

Bez ISBN. 

NICEPHORUS, 1863. Breviarium historicum, in: Patrologiae Cursus Completus, Series Graeca, 

Vol. 100. Ed. J.-P. Migne. Paris: Garnier. Bez ISBN. 

SCHUBERT, Andreas – KRANNICH, Thomas, 2002. Die ikonoklastische Synode von Hiereia 

754: Text, Übersetzung und Kommentar ihres Horos. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

ISBN 3-16-147931-9. 

THEODORUS STUDITA, 1860. Antirrhetici adversus iconomachos, in: Patrologiae Cursus Com-

pletus, Series Graeca, Vol. 99. Ed. J.-P. Migne. Paris: Garnier. Bez ISBN. 

THEOPHANES CONFESSOR, 1865. Chronographia, in: Patrologiae Cursus Completus, Series 

Graeca, Vol. 108. Ed. J.-P. Migne. Paris: Garnier. Bez ISBN. 

 

Sekundárne pramene 

BAGGLEY, John, 1987. Doors of Perception: Icons and Their Spiritual Significance. London: 

Mowbray. ISBN 0-264-67118-X. 

BALTHASAR, Hans Urs von, 1982. The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics. Vol. 1: 

Seeing the Form. San Francisco: Ignatius Press. ISBN 0-89870-031-0. 

BELTING, Hans, 1994. Likeness and Presence: A History of the Image Before the Era of Art. 

Chicago: University of Chicago Press. ISBN 0-226-04215-4. 

BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–

850: A History. Cambridge: Cambridge University Press. ISBN 978-1-107-00073-5. 

DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gal-

limard. ISBN 978-2-07-073613-2. 

DAVIS, Stephen T., 2021. The Senses and the Soul: Spiritual Perception in Late Antiquity and 

Byzantium. Oxford: Oxford University Press. ISBN 978-0-19-885408-1. 

HALDON, John F., 1984. Byzantine Praetorians: An Administrative, Institutional and Social 

Survey. Bonn: Rudolf Habelt. ISBN 3-7749-2004-4. 

HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman 

Survival, 640–740. Cambridge, MA: Harvard University Press. ISBN 978-0-674-08877-

1. https://doi.org/10.4159/9780674969193 

HERRIN, Judith, 1987. The Formation of Christendom. Oxford: Blackwell. ISBN 0-631-

15186-9. https://doi.org/10.1515/9780691220741 

https://doi.org/10.4159/9780674969193
https://doi.org/10.1515/9780691220741


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

42 

 

HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in 

Byzantium. Minneapolis: Fortress Press. ISBN 978-1-5064-3160-4. 

https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt 

LOSSKY, Vladimir, 1976. The Mystical Theology of the Eastern Church. Crestwood (NY): St 

Vladimir’s Seminary Press. ISBN 0-913836-31-1. 

MANGO, Cyril, 1985. Byzantine Architecture. New York: Rizzoli. ISBN 0-8478-0615-4. 

MATHEWS, Thomas F., 1998. The Art of Byzantium: Between Antiquity and the Renaissance. 

London: Weidenfeld & Nicolson. ISBN 0-297-82398-1. 

MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New 

York: Fordham University Press. ISBN 978-0-8232-9993-5. 

OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: C. H. Beck. 

ISBN 3-406-01414-3. 

RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, 

Longman & Todd. ISBN 0-8245-0571-9. 

RUNCIMAN, Steven, 2004. The Byzantine Theocracy. Cambridge: Cambridge University 

Press. ISBN 0-521-54591-9. 

SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohl-

hammer. ISBN 3-17-017555-3. 

WEITZMANN, Kurt, 1975. The Place of Book Illumination in Byzantine Art. Princeton: Pri-

nceton University Press. ISBN 0-691-03910-0. 

ZIZIOULAS, John D., 2006. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the 

Church. London: T&T Clark. ISBN 978-0-567-03148-8. 

 

Adresa autora:  

prof. dr hab.Wojciech Słomski 

Vizja University in Warsaw  

Okopowa 59, 01-043 Warszava, Poland 

e-mail: w.slomski@vizja.pl 

https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

 

43 
 

Recepcia noriem Tridentského koncilu o manželstve v Uhorsku                
v 16. a 17. storočí 

 

Andrej Krivda, Lukáš Sekerák 

https://doi.org/10.54937/nhe.2025.14.2.43-62 

Reception of the Council of Trent's norms on marriage in Hungary in the 16th and 

17th centuries 

Abstract: This historical study offers an in-depth analysis of the reception and implementation of the 
Council of Trent’s marriage legislation in the Kingdom of Hungary during the 16th and 17th centuries, 
a period marked by political fragmentation, Ottoman occupation, and confessional conflicts. The research 
focuses on the decree Tametsi, which introduced the canonical form of marriage, and examines how this 
norm was gradually enforced despite the absence of formal promulgation. Through a historical-legal ap-
proach, the article investigates diocesan and provincial synods (1560, 1611, 1629) and the role of leading 
prelates such as Mikuláš Oláh and Peter Pázmány in shaping matrimonial discipline. It highlights the 
interplay between universal canon law and local customary practices, showing how the principle of usu 
receptum granted binding force to Tridentine norms over time. The study demonstrates that clandestine 
marriages, common until the late Middle Ages, were systematically eliminated by requiring the presence of 
a parish priest and witnesses, introducing mandatory banns, and standardizing liturgical practice through 
the Rituale Strigoniense. By situating these developments within broader processes of Catholic restoration 
and confessionalization, the article contributes to understanding the dynamics of legal reception and eccle-
siastical reform in early modern Central Europe. It argues that the Hungarian case exemplifies a unique 
model of normative integration, where persistent pastoral efforts and synodal legislation compensated for 
the lack of formal legislative acts, ultimately aligning Hungary with the post-Tridentine legal framework. 

Keywords: Council of Trent, Tametsi decree, Hungarian marriage law, Rituale Strigoniense, recathol-
icization. 

 

Úvod 

Predkladaná historická štúdia sa zameriava na analýzu vývoja manželského práva a dis-

ciplíny v Uhorsku v turbulentnom období 16. a 17. storočia. Manželstvo, ako inštitút sto-

jaci na priesečníku sakrálneho a profánneho, prechádzalo v tomto období zásadnými zme-

nami, ktoré boli iniciované nielen vnútornou potrebou Cirkvi, ale aj vonkajšími tlakmi. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

44 

 

Motiváciou pre tento výskum je špecifická situácia Uhorského kráľovstva, ktoré sa po 

katastrofálnej bitke pri Moháči v roku 1526 ocitlo v stave politického i cirkevného roz-

vratu. Rozpad cirkevnej štruktúry, vakancia biskupských stolcov a rýchle šírenie reformá-

cie vytvorili prostredie, v ktorom sa tradičná katolícka disciplína uvoľnila a vznikol pries-

tor pre právnu neistotu. 

Cieľom štúdie je preskúmať proces recepcie manželského práva definovaného Tri-

dentským koncilom, predovšetkým dekrétu Tametsi, do partikulárneho práva Uhorska. 

Štúdia si kladie otázku, akým spôsobom a s akou úspešnosťou sa cirkevná hierarchia – 

reprezentovaná osobnosťami ako Mikuláš Oláh, František Forgáč či Peter Pázmány – 

snažila implementovať univerzálne normy v špecifickom uhorskom kontexte, kde pretr-

vávali staré zvykové formy uzatvárania manželstva a kde bola silná prítomnosť protestan-

tizmu. 

Metodologicky práca vychádza z historicko-právnej analýzy záverov diecéznych 

a provinciálnych synod konaných v Ostrihomskej provincii (najmä synody v rokoch 1560, 

1611 a 1629). Prostredníctvom komparácie synodálnych dekrétov s vtedajšou spoločen-

skou realitou štúdia sleduje, ako sa menilo chápanie formy vzniku manželstva – od súk-

romného aktu k verejnému liturgickému úkonu. Zároveň sa práca snaží objasniť pole-

mickú otázku právnej záväznosti tridentských dekrétov v Uhorsku, ktorých formálna pro-

mulgácia narážala na prekážky, a overuje hypotézu o ich platnosti na základe princípu usu 

receptum. 

 

Manželské právo pred Tridentským koncilom 

Vznik manželstva a s tým súvisiace ďalšie otázky ako platnosť manželstva, manželské pre-

kážky a pod., teda tzv. osobné manželské právo, bolo v Uhorsku odvodené alebo výslovne 

prebraté z kánonického práva.1 Tento stav pretrval až do obdobia osvietenstva v 18. sto-

ročí.2 Dobre to vyjadril jeden z uhorských civilistov a kánonistov, Pavol Khlósz (žijúci           

v 18. storočí): „Všetky aj jednotlivé manželské veci sa definujú v Uhorsku konformne podľa práva 

kánonického (conformiter iuri canonico in Ungaria definienda)...“3 Naproti tomu manželské majet-

kové právo v celých uhorských dejinách vždy patrilo do výlučnej právomoci svetského 

                                                           
1 Právny základ kánonických predpisov uznalo svetské uhorské právo napr. v zák. čl. III/1462, XXV/1552, 

XXVII/1563, XXV/1567, LXX/1618, XV/1647, XX/1791. Aplikovala sa tiež striktná výsada výlučnosti cir-
kevných súdov vo veciach manželských: „matrimonia reguntur iure poli et non iure fori“ (manželstvá sa riadia právom 
nebies, nie súdu). Porov. ŠVECOVÁ, Adriana. „Čo Boh spojil, nech človek nerozlučuje“ (Mt 19,6) – separácia 
od stola a lôžka na príklade sporu manželov Huberovcov z počiatku 19. storočia. In Studia Historica Nitriensia, 
2013, roč. 27, č. 2, s. 361. https://doi.org/10.17846/SHN.2023.27.2.358-376  

Vynucovanie noriem manželského práva a rozhodnutí cirkevných súdov (do ktorých právomoci riešenie manžel-
ských sporov katolíkov patrilo) zabezpečovala svetská moc poskytujúca tzv. svetské rameno (brachium saeculare). 
Porov. ŠVECOVÁ, Adriana – VLADÁR, Vojtech. Causae matrimonii v uhorskej kánonistike a cirkevnosúdnej 
praxi prvej polovice 19. storočia. In Historický časopis, 2024, roč. 72, č. 1, s. 25 – 47. 
https://doi.org/10.31577/histcaso.2024.72.1.2 

2 Prvé zásahy v dobe osvietenstva súviseli s problematikou tzv. zmiešaných manželstiev (matrimonia mixtae religionis). 
Keďže kánonické manželstvo bolo možné uzatvoriť len medzi katolíkmi, bolo potrebné riešiť otázku kto a za 
akých podmienok má sobášiť snúbencov rozličnej konfesie. Porov. ŠOLTÉS, Peter. Konfesionálne zmiešané 
manželstvá v Uhorsku. Právne normy a sociálna prax do roku 1848. In Historický časopis, 2014, roč. 62, č. 3,                      
s. 415 – 446. 

3 KHLÓSZ, Paul. Praxis. Seu forma processualis fori spiritualis in Mariano-apostolico Hungariae regno usu recepta. Tyrnaviae, 
1756, s. 228. 

https://doi.org/10.17846/SHN.2023.27.2.358-376
https://doi.org/10.31577/histcaso.2024.72.1.2


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

45 
 

práva. Uhorskej svetskej moci tak prináležalo rozhodovať aj spory týkajúce sa občiansko-

právnych účinkov manželstva (najčastejšie majetkovej povahy).4 

Najstaršími historicky doloženými formami vzniku manželstva v Uhorsku sú únos 

ženy a kúpopredaj ženy.5 Z druhej menovanej formy sa časom vyvinula manželská zmluva 

(z predaja nevesty ostala len forma a symbolika) a manželstvo sa uzatváralo konsenzu-

álne.6 

Cirkev sa s postupujúcou kristianizáciou snažila vplývať nielen na morálnu stránku 

manželstva (monogamia, zákaz niektorých starších a starobylých zvyklostí, ako napr. levi-

rátu atď.),7 ale aj na formu vzniku manželstva. Prechod od vyššie zmienených starších 

foriem sa však dial len pozvoľne a musel rešpektovať miestne obyčaje a sobášne zvyklosti 

nezriedka aj pohanského pôvodu. Cirkev uplatňovala z hľadiska posudzovania vzniku 

manželstva od počiatku zásadu consensus facit nuptias.8 Pokiaľ ide o formu vyjadrenia tohto 

súhlasu (consensus) spočiatku postačoval len samotný súhlas a nevyžadovalo sa jeho preja-

venie pred kňazom a svedkami. Uzavretie manželstva sa chápalo ako svetský úkon a sva-

dobná zmluva uzavretá medzi dvoma stranami sa považovala za súkromnú záležitosť zú-

častnených (mohla sa uskutočniť a aj sa uskutočňovala v súkromných obydliach – mimo 

sakrálneho priestoru).9 Neskôr kráľ Koloman (1095 – 1116) stanovil, že sobáš sa má ko-

nať v kostole za prítomnosti kňaza, pred cudzími svedkami, so súhlasom oboch strán          

a odovzdaním snubného daru (signum subarrhationis).10 Manželstvo uzavreté bez prítom-

nosti kňaza bolo označované ako tajné (matrimonium clandestinum) a považované za ne-

platné. Zákaz tajných manželstiev však v praxi nebol dodržiavaný a uzatváranie manžel-

stva v súkromí bolo pomerne bežné ešte aj na konci 15. storočia. Aj keď sa napokon 

presadilo potlačenie tajných manželstiev, pozostatky pôvodných starobylých zvykov 

                                                           
4 LACLAVÍKOVÁ, Marianna. Formovanie úpravy majetkových vzťahov medzi manželmi (od vzniku uhorského 

štátu do prvej československej kodifikácie rodinného práva). Bratislava: Veda, 2010, s. 21 – 22. 

5 Únos ženy zakázal už prvý uhorský kráľ Štefan. Previnilec bol povinný vrátiť unesenú ženu rodičom a zaplatiť 
odškodné. Porov. Corpus Juris Hungarici. Magyar Törvénytár 1000 – 1895, diel 1, 1000 – 1526. Budapest, 1899, 
Štefan I. Liber II, caput 25 (De raptu puellarum), s. 31. Na konci 11. storočia kráľ Koloman vyňal únos ženy 
spod kompetencie svetských sudcov a odkázal ho do oblasti cirkevného práva. Porov. Corpus Juris Hungarici. 
Magyar Törvénytár 1000 – 1895, diel 1, 1000 – 1526. Budapest, 1899, Koloman Liber I., caput 59 (De raptu mu-
lierum), s. 112. 

6 LUBY, Štefan. Dejiny súkromného práva na Slovensku. Bratislava: Iura edition, 2002, s. 311 – 313. 

7 Prijatie krstu nepredstavovalo samo o sebe v spoločnosti veľký problém, no oveľa ťažšie bolo presadiť kresťanské 
morálne normy do života spoločnosti, ktoré zasahovali do všetkých oblastí ľudského života. Presadiť v Uhorsku 
monogamné kresťanské manželstvo tak nebolo jednoduché. Presadenie kresťanských princípov manželstva 
a morálky, bol proces, ktorý trval niekoľko storočí. Niektoré rozporné praktiky sa podarilo odstrániť hneď, od 
iných (požiadavka na prísnu monogamiu) sa upúšťalo len pomaly. Porov. DVOŘÁKOVÁ, Daniela. Manželstvo 
uhorskej šľachty. In KRAS, Piotr – NODL, Martin. (ed.) Manželství v pozdním středověku: rituály a obyčeje. Praha: 
Filosofia, 2014, s. 227 – 236. 

8 Cirkev tu prebrala rímskoprávne konsenzuálne poňatie vzniku manželstva, opierajúce sa o zmluvnú slobodu snú-
bencov. 

9 DVOŘÁKOVÁ, Daniela. Manželstvo uhorskej šľachty, s. 227 – 236. 

10 Corpus Juris Hungarici. Magyar Törvénytár 1000 – 1895, diel 1, 1000 – 1526. Budapest, 1899, Štefan I. Liber II, caput 
15, s. 126: „De desponsatione conjugali placuit sanctae synodo: ut omnis conjugalis desponsatio in conspectu ecclesiae, praesente 
sacerdote, coram idoneis testibus, aliquo signo subarrhationis et consensu utriusque fieret; aliter non conjugium, sed opus fornicationis 
reputetur.“ 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

46 

 

a obyčají sprevádzajúcich pôvodné súkromné „uzatváranie manželstva“ sa v rurálnej spo-

ločnosti zachovali v podobe folklórnych a ľudových zvykov (niektoré z nich dokonca až 

do dnes).11 

V súvislosti s rozvojom cirkevnoprávnej náuky o manželstve v 12. a 14. storočí (sa 

ustálila doktrína o manželstve a tiež jeho podstatné konštitutívne prvky i procesné normy 

spojené so súdnymi spormi o neplatnosť manželstva) bol na IV. Lateránskom koncile 

v roku 1215 zavedený inštitút ohlášok (banna, proclamationes). V Uhorsku bolo toto naria-

denie potvrdené na budínskej synode v roku 1279, ktorá v článku 120 prikazovala, aby 

kňaz pred samotným sobášom vykonal verejné ohlášky. V praxi sa toto nariadenie presa-

dzovalo len veľmi ťažko a v Uhorsku trvalo jeho zavedenie pomerne dlhú dobu. Ignoro-

vanie tejto povinnosti pretrvávalo ešte aj v 15. storočí.12 Zmyslom ohlášok bolo zverejne-

nie sobáša, aby sa tak umožnilo odhaliť existenciu prípadných manželských prekážok.13 

Vo vzťahu Cirkvi k vzniku manželstva možno podľa Lubyho14 rozlíšiť tieto tri 

etapy: 

1. Požehnanie (benedictio) 

2. Cirkevné ohlásenie (professio) 

3. Vyjadrenie súhlasu pred tvárou cirkvi 

Tridentský koncil zadefinoval povinnú formu (tzv. kánonickú formu) vzniku manžel-

stva.15 V podstate uznal skoršiu náuku o materiálnych náležitostiach vzniku manželstva            

a následne precizoval dovtedy vágne formálnoprávne normy, zachoval formálnu povin-

nosť troch ohlášok a potvrdil neplatnosť tajných manželstiev. Zachoval sa tiež zákaz uza-

tvoriť manželstvo lžou, podvodom a násilím. Manželstvo sa kánonicky uzavrelo slávnost-

ným a verejným vyjadrením súhlasu (consensus) pred orgánom cirkvi a pred dvoma sved-

kami, pričom tomu mali predchádzať ešte ohlášky.16  

Pokiaľ ide o samotnú vonkajšiu formu vyjadrenia súhlasu (obrad), tá bola plne 

v kompetencii Katolíckej cirkvi, pochopiteľne bez akýchkoľvek ingerencií zo strany svet-

ského práva. V uhorských podmienkach sa obrad uzatvárania manželstva v jeho potri-

dentskej forme nachádzal v Rituale Strigoniense z roku 1625.17 

 

Situácia v Uhorsku v období Tridentského koncilu 

V 16. storočí Cirkev v Uhorsku prežíva obdobie veľkých zmien, rovnako ako ďalšie kra-

jiny Európy. Hoci turecká hrozba bola vždy vážnejšia, politickí predstavitelia ju nebrali do 

úvahy a svoju autoritu používali len na upevnenie si svojich mocenských pozícií. Sultán 

                                                           
11 Pozri napr. KOMOROVSKÝ, Ján. Tradičná svadba u Slovanov. Bratislava: Univerzita Komenského, 1976. 

12 DVOŘÁKOVÁ, Daniela. Manželstvo uhorskej šľachty, s. 227 – 236. 

13 LUBY, Štefan. Dejiny súkromného práva na Slovensku, s. 314. 

14 LUBY, Štefan. Dejiny súkromného práva na Slovensku, s. 313. 

15 Viac pozri napr. HRDINA, Antonín Ignác. Tridentský dekret Tametsi. In Revue církevního práva, 1998, roč. 11, č. 3, 
s. 323 – 347. 

16 Neskoršie bola táto skutočnosť formulovaná slovami Ignatia Franka: „vychádzajúc z Tridentského koncilu, nič 
iné sa nevyžaduje, len vzájomné súhlasné vyhlásenie v prítomnosti domáceho kňaza a dvoch svedkov“. Porov. 
ŠVECOVÁ, Adriana. Kánonické manželstvo v Uhorsku na prahu modernej doby (všeobecný hmotnoprávny 
základ). In Revue církevního práva, 2015, roč. 21, č. 3, s. 23 – 44. 

17 DVOŘÁKOVÁ, Daniela. Manželstvo uhorskej šľachty, s. 227 – 236. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

47 
 

Sulejman rozohnal 29. augusta 1526 narýchlo zhromaždené uhorské vojsko v bitke pri 

Moháči a otvoril si tak bránu do Uhorska s cieľom podmaniť si celú kresťanskú Európu. 

V tejto bitke zomrela väčšina veliteľov uhorského vojska, dvaja arcibiskupi a piati biskupi. 

Samotný kráľ sa pri úteku utopil.  

Bitka pri Moháči mala teda katastrofálne následky. V Uhorsku ostalo päť biskupov, 

ale ich počet sa veľmi rýchlo zmenšil vďaka skorým úmrtiam niektorých z nich. Na dlhé 

obdobie preto ostali niektoré diecézy vakantné. To zapríčinilo uvoľnenie cirkevnej dis-

ciplíny a stratu citlivosti v dogmatickej a liturgickej oblasti. V tomto období cirkevnej                   

a politickej anarchie upadli i mnohé kláštory a neexistovali inštitúcie, ktoré by formovali        

a vzdelávali kňazov.18  

Štefan I., uhorský kráľ v rokoch 997 – 1038, zorganizoval kráľovstvo z politického 

i náboženského hľadiska: zmenou štátneho zriadenia a prijatím kresťanstva. Svoje kráľov-

stvo rozdelil na 10 diecéz a v Ostrihome zriadil arcidiecézu. V 14. storočí boli hranice 

diecéz preusporiadané. Organizačné jednotky Cirkvi sa viac menej zhodovali s politickým 

rozdelením teritória.19  

Po bitke pri Moháči v roku 1526 prešlo územie takmer všetkých diecéz do tureckej 

správy. Po páde Ostrihomu do rúk Turkov v roku 1543 bol ostrihomský arcibiskup spolu 

s kapitulou kanonikov donútený utiecť na sever, za Dunaj. Za sídlo si zvolil Trnavu a Bra-

tislavu, kde arcibiskupi rezidovali až do roku 1822, kedy sa vrátili do Ostrihomu. Rovnako 

jágerský biskup sa utiahol do Jasova a Košíc. Môžeme povedať, že Uhorsko sa po tureckej 

invázii obmedzilo na územie dnešného Slovenska.20  

16. storočie bolo tiež poznačené vplyvom humanizmu a renesancie. Nemožno za-

kryť jeho hlboký náboženský charakter. Ten sa prejavil v mnohých fundáciách v prospech 

Cirkvi, v stavbe impozantných kostolov, v umeleckých dielach, vo vytváraní konfraternít 

a dobročinných inštitútov. To všetko naznačuje, že negatívny či nepriateľský postoj k Cir-

kvi nebol rozšírený a bežný. V závere stredoveku možno pozorovať zvýšenú intenzitu 

náboženského života: hojná účasť na slávení sviatkov, ktoré sa postupne pretvárali na 

ľudové sviatky, účasť na liturgii a kázaní. Dôkaz tejto zbožnosti sa ponúka aj v umeleckej 

tvorbe danej doby. Humanizmus znamenal voľnosť myšlienok  a v teológii sa prejavil 

novým smerovaním, charakteristickým zdôrazňovaním Svätého písma. Už pred protes-

tantskou reformáciou jestvovalo veľké biblické hnutie.  

 Počas vlády Mateja Korvína (1443 – 1490) dosiahol kultúrno-náboženský život 

v Uhorsku veľký rozmach v stavebníctve (gotické kostoly) a v sochárstve, ktoré ale boli 

vnútorne poznačené myšlienkami renesancie. Náboženská zaostalosť ľudu bola násled-

kom veľkej nevzdelanosti kléru. V tejto situácii začínajú do Uhorska prenikať myšlienky 

reformácie. Vonkajšiu anarchiu nasledovala vnútorná. Klérus bol slabo vzdelaný v teológii 

                                                           
18 NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia na Slovensku v období Tridentského koncilu. Badín: Kňazský seminár sv. Františka 

Xaverského, 1998, s. 15 – 16.  

19 CHALOUPECKÝ, Václav. Staré Slovensko. Bratislava: Filozofická fakulta Univerzity Komenského, 1923, s. 191.  

20 JUDÁK, Viliam. Náboženská situácia na Slovensku v XVII. storočí z pohľadu vatikánskych dokumentov. In DO-
RUĽA, Ján. (ed.) Obdobie protireformácie v dejinách slovenskej kultúry z hľadiska stredoeurópskeho kontextu. Bratislava : 
Slavistický kabinet SAV, 1998, s. 9.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

48 

 

a v duchovnom živote. Tieto nedostatky sa ešte viac prejavili po zničení vonkajšej cirkev-

nej štruktúry v dôsledku tureckého vpádu.   

 Reformačné hnutie dorazilo do Uhorska ešte pred bitkou pri Moháči, po roku 

1520. Na severe Uhorska (dnešné územie Slovenska) sa nachádzali mnohé nemecké ba-

nícke mestá (napr. Kremnica, Banská Štiavnica, Banská Belá). Panovníci presídlili nemec-

kých osadníkov a usadili ich v baníckych oblastiach, čím v Uhorsku vznikli nemecké ob-

lasti, ktorým boli udelené osobitné privilégiá. Mohli napríklad posielať svoje deti na štúdiá 

do Nemecka. Študenti a nemeckí obchodníci priniesli nové reformačné myšlienky na se-

ver Uhorska, zvlášť do týchto nemeckých oblastí, kde okrem rozširovania protestantských 

kníh pozývali aj protestantských kazateľov. Nemecká menšina považovala protestantiz-

mus za národnú otázku a podporovala jeho šírenie.21  

 Uhorská šľachta bola spočiatku proti šíreniu reformačných myšlienok, nakoľko 

považovala protestantizmus za nebezpečný, keďže mohol podkopať jednotu potrebnú na 

prekonanie tureckého nebezpečenstva. Situácia sa stala oveľa vážnejšou po bitke pri Mo-

háči. Ľudia si často ani nevšimli žiadnu zmenu. Pozvaní kazatelia a kňazi, ktorí odpadli od 

Katolíckej cirkvi, zachovávali najprv katolícke obrady, ale v kázňach spochybňovali kato-

lícku vieru a Cirkev.   

 Zákony vydané proti protestantom sa uplatňovali predovšetkým proti kalvínom 

a anabaptistom. Odpor katolíkov a luteránov voči týmto dvom vyznaniam bol taký silný, 

že v Uhorskom sneme boli v roku 1548 proti nim vydané prísne zákony. Kráľ Ferdinand 

nariadil svojim komisárom potláčať už v zárodku kalvínov aj anabaptistov. Mestá zo stra-

chu, že by upadli do nemilosti kráľa, písomne zostavovali svoje vyznania viery.22 V Pre-

šove bolo zostavené Confessio Pentapolitana, nazývané podľa počtu miest, ktoré ho pod-

písali. Toto vyznanie pripravil Leonard Stöckel, riaditeľ školy v Bardejove a obsahovalo 

20 článkov. Kladie sa v ňom dôraz na Cirkev jednu, svätú a katolícku, pričom sa nespo-

mínajú problematické body spôsobujúce rozpory medzi luteránmi a katolíkmi. V roku 

1558 Confessio Pentapolitana prijal kráľ Ferdinand.  

 Na základe Confessio Pentapolitana bolo v roku 1559 zostavené Confessio Hep-

tapolitana. Išlo o vyznanie siedmich baníckych miest. Obsahovalo 21 článkov, ktorých 

obsah sa už viac odkláňal od katolíckej viery. Po Tridentskom koncile, v roku 1569, bolo 

zostavené tretie vyznanie – Confessio Scepusiana, ktoré sa katolíckej viere vzdialilo ešte 

viac.23  

 Veľký vplyv na šírenie Lutherových myšlienok mala prvá teologická protestantská 

škola, zároveň vybavená tlačiarňou. V roku 1581 vychádza v Bardejove v slovenčine 

Lutherov katechizmus. Šírenie reformácie bolo tiež závislé od postoja panovníkov: Ferdi-

                                                           
21 NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia a Slovensku v období Tridentského koncilu. s. 17 – 18.  

22 DUFKA, Vlastimil. Cantus Catholici (1655): Il primo libro stampato dei canti cattolici per la liturgia e per la catechesi in 
Slovacchia. Analisi storica, liturgico – musicale e pastorale. Trnava: Dobrá kniha, 2007, s. 82.  

23 BUCKO, Vojtech. Mikuláš Oláh a jeho doba. Bratislava: Vedecké ústavy mesta Bratislavy, 1940, s. 102 – 107.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

49 
 

nand I. (1526 – 1564) sa snažil pomôcť arcibiskupovi Mikulášovi Oláhovi v obrane kato-

líckej viery, zatiaľ čo Maximilián II. (1564 – 1567) podporoval protestantizmus. Po ňom 

panoval Rudolf II. (1567 – 1608), ktorý sa snažil podporiť katolícku rekatolizáciu.24  

 Protestanti boli na začiatku 17. storočia už väčšinou. Požadovali rovnoprávnosť 

s katolíkmi a snažili sa obmedziť jezuitov, ktorí predstavovali významnú podporu pre ka-

tolícku vieru. Nový kráľ Matej II. v roku 1608 nastolil mier s protestantmi, ktorý sa od 

toho momentu tešili náboženskej slobode. Jasné oddelenie protestantov od katolíkov sa 

neskôr zavŕšilo na Žilinskej synode v roku 1610, na ktorej protestanti – luteráni – ustano-

vili svoju cirkevnú organizáciu nezávislú od katolíckej.25  

Katolícka cirkev bola podľa civilných zákonov jedinou oficiálnou cirkvou, čo pla-

tilo napriek rýchlo sa šíriacej protestantskej reformácii. Rýchlosť reformácie potvrdzujú 

niektoré fakty – napríklad z 275 kníh vydaných na konci 16. storočia bolo 244 protestant-

ských a len 31 katolíckych.26  

Značné úsilie na prekonanie tejto novej situácie v zložitých časoch vyvinul ostri-

homský arcibiskup Mikuláš Oláh (1553 – 1568), ktorého podporoval aj kráľ Ferdinand.  

Arcibiskup Oláh založil v Trnave už v roku 1566 seminár na formáciu a vzdeláva-

nie kňazov, čo bolo jednou z požiadaviek Tridentského koncilu. Arcibiskup si bol dobre 

vedomý toho, že vzdelanie kňazov je v boji s reformáciou kľúčové.27 Nástupca arcibiskupa 

Oláha, Anton Vrancsics (1568 – 1573), už však neprejavoval tak veľké úsilie ako jeho 

predchodca. Po ňom ostal biskupský stolec uprázdnený až do roku 1596. Dielo, ktoré 

začal arcibiskup Oláh, teda zostalo nedokončené a zložitá náboženská situácia pretrvávala 

aj počas panovania Rudolfa II. (1576 – 1612).  

Situáciu možno lepšie porozumieť za pomoci polemických kníh tej doby. Predo-

všetkým je potrebné spomenúť spis proti Katolíckej cirkvi švajčiarskeho luteránskeho ka-

zateľa Štefana Magyariho. Vo svojej knihe nazvanej „O príčine úpadku v krajine a vhod-

ných riešeniach“ dokazuje, že katolícka viera má všetky znaky falošnej viery. Je nová, 

pravdy viery sú výmyslami pápežov. Zahŕňa dokonca modlárstvo, lebo svätí, ale i pápež, 

sú uctievaní ako modly a katolícki kňazi žijú pohoršujúcim životom. Katolícka cirkev sa 

podľa neho už dávno odklonila od pravého Kristovho učenia.28  

Nitriansky biskup František Forgáč (biskupom v Nitre bol v rokoch 1596 – 1607) 

sa teda rozhodol pozvať Petra Pázmánya do svojho letného sídla v Radošinej, aby pripra-

vil odpoveď na Magyariho spis. Táto jeho odpoveď bola vydaná v roku 1602 s názvom 

„Odpoveď na knihu Štefana Magyariho: O príčine úpadku v krajine“.  

Peter Pázmány sa odvolával na mnohé historické skutočnosti a tým preukázal, že 

pravdy viery, ktoré Magyari kritizoval ako výmysly pápežov, sa nachádzajú už v evanjeliách 

a v starobylej kresťanskej tradícii. Pripustil fakt, že medzi učením Luthera a kresťanskou 

                                                           
24 DUFKA, Vlastimil. Cantus Catholici (1655): Il primo libro stampato dei canti cattolici per la liturgia e per la catechesi in Slo-

vacchia, s. 83 – 84.  

25 Porov. ŠPIRKO, Jozef. Cirkevné dejiny II. Turčiansky sv. Martin: Neografia, 1943, s. 248.  

26 JUDÁK, Viliam. Náboženská situácia na Slovensku v XVII. storočí z pohľadu vatikánskych dokumentov, s. 10.  

27 BUCKO, Vojtech. Mikuláš Oláh a jeho doba, s. 178.  

28 JUDÁK, Viliam. Náboženská situácia na Slovensku v XVII. storočí z pohľadu vatikánskych dokumentov,                 
s. 10 – 11.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

50 

 

tradíciou prvých storočí je istá zhoda. Táto by však bola viac potrebná v tézach, ktoré 

oddeľujú protestantov a katolíkov.  

Pázmány trval na tom, že mnohé obvinenia proti pápežom a kňazom sú bez akého-

koľvek podkladu. Ak sa podľa neho niekto chce vzdať starobylej viery preto, že niektorí 

učitelia sú zlodejmi, nech sa jej nevzdáva, ale nech najprv hľadá a nájde vieru, kde by všetci 

boli nevinní a svätí. Pázmány upriamil pozornosť na násilie protestantov v Anglicku a vo 

Francúzsku. Pokiaľ ide o obvinenie z modloslužby, preukázal, že Katolícka cirkev nepre-

javuje stvoreniu takú úctu, ktorá patrí Bohu.29  

Po vzbure Štefana Bočkaja protestanti získali viedenským mierom v roku 1608 ná-

boženskú slobodu a rovnoprávnosť s katolíkmi. Tento mier umožnil slobodný a nezávislý 

rozvoj protestantizmu na území Slovenska. Následne na Žilinskej synode v roku 1610 

luteráni ustanovili svoje náboženské štruktúry.30  

František Forgács, už ako ostrihomský arcibiskup (1607 – 1615), protestoval proti 

Žilinskej synode a znova pozval jezuitu Petra Pázmánya, aby polemizoval s protestantmi.  

V tomto období Pázmány pripravil niektoré polemické spisy: Peniculus papporum 

apologiae Solnensis conciliabuli, Logi Alogi, Isteni igazságra vezérlö kallauz.31  

Po svojom menovaní za ostrihomského arcibiskupa sa Peter Pázmány (1616 – 

1637) snažil ovplyvniť politický vývoj a zosúladiť záujmy Cirkvi a kráľovstva. Musel ale 

pretrpieť mnohé nespravodlivosti. Synoda v Banskej Bystrici ho v roku 1620 vyhnala                 

z krajiny a arcibiskup sa utiahol do exilu vo Viedni. Z tohto dôvodu hodnostári Katolíckej 

cirkvi žiadali o pomoc kráľa Ferdinanda a pápeža Pavla V. (listom z 9. januára 1621).32  

V roku 1622 poslal Pázmány spolu s ďalšími uhorskými biskupmi Kongregácii pre 

šírenie viery Memorandum, v ktorom opisoval situáciu Katolíckej cirkvi v Uhorsku. Išlo 

o osobitnú situáciu, nakoľko biskupi boli nútení nechávať vo farnostiach aj nehodných 

kňazov, keďže vhodnejších nebolo. Odvolať ich z farností by znamenalo nechať upadnúť 

do protestantizmu aj to málo, čo ešte ostalo katolícke. Preto navrhoval obnovu zahŕňajúcu 

hlavne riadne vzdelávanie kléru. Memorandum poslúžilo ako podnet na podporu Kato-

líckej cirkvi v Uhorsku zo strany Kongregácie, ktorá trvala asi dve storočia.33  

Arcibiskup Peter Pázmány pripisoval kľúčovú úlohu vzdelávaniu kňazov. Príčinou 

úpadku Katolíckej cirkvi v Uhorsku boli podľa neho nevedomí kňazi, ktorí veľmi ľahko 

prijímali novú náuku. Pázmány musel tiež zápasiť s nedostatkom kňazov. V rokoch 1622 

– 1633 boli pre Ostrihomskú arcidiecézu vysvätení len 52 kňazi.34 Za účinný nástroj po-

važoval arcibiskup prítomnosť Spoločnosti Ježišovej a zakladanie škôl všetkých stupňov. 

                                                           
29 JUDÁK, Viliam. Náboženská situácia na Slovensku v XVII. storočí z pohľadu vatikánskych dokumentov, s. 12.  

30 DUFKA, Vlastimil. Cantus Catholici (1655): Il primo libro stampato dei canti cattolici per la liturgia e per la catechesi in 
Slovacchia, s. 84.  

31 JUDÁK, Viliam. Náboženská situácia na Slovensku v XVII. storočí z pohľadu vatikánskych dokumentov,                          
s. 13 – 14.  

32 ZLATOŠ, Štefan. Z dejín Trnavskej univerzity. In BANÍK, Andrej. (ed.) Pamiatke trnavskej univerzity 1635 – 1777. 
Trnava: Spolok sv. Vojtecha, 1935, s. 26.  

33 JUDÁK, Viliam. Náboženská situácia na Slovensku v XVII. storočí z pohľadu vatikánskych dokumentov,                 
s. 15 – 16.  

34 JALOVECKÝ, Ján. Význam Trnavskej univerzity pre liturgiu v Cirkvi. In BANÍK, Andrej. (ed.) Pamiatke trnavskej 
univerzity 1635 – 1777. Trnava: Spolok sv. Vojtecha, 1935, s. 227.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

51 
 

20. augusta 1624 založil v Trnave Veľký seminár, 13. decembra 1626 Katolícke lýceum v 

Bratislave a v tom istom roku aj Kolégium Spoločnosti Ježišovej v Bratislave. Po zvážení 

potrieb tej doby založil v roku 1635, po súhlase kráľa Ferdinanda, Trnavskú univerzitu. 

Táto univerzita zohrala významnú úlohu v živote Katolíckej cirkvi na území Slovenska.35  

Arcibiskup Peter Pázmány urobil z Trnavy kultúrne a náboženské centrum. Tu 

zvolával aj synody, prostredníctvom ktorých chcel uviesť do praxe ustanovenia Trident-

ského koncilu, osobitne tie, ktoré sa dotýkali obnovy mravov.  

 

Diecézne a provinciálne synody na prelome 16. a 17. storočia 

Keďže náboženský indiferentizmus bol na vzostupe v celej krajine, Cirkev sa snažila hľa-

dať riešenie situácie. Za tým účelom boli zvolávané synody, ktoré mali posilniť katolícku 

vieru. Synody neprejednávali len dogmatické, ale aj disciplinárne otázky. Kňazi boli upo-

zorňovaní na nebezpečenstvo, ktoré predstavovala neposlušnosť v katolíckej viere a dis-

ciplíne, osobitne v oblasti liturgie.  

Najvýznamnejšou osobnosťou náboženského života v 16. storočí bol bezpochyby 

ostrihomský arcibiskup Mikuláš Oláh, ktorý neváhal bojovať s reformačnými tendenciami 

v krajine. Ešte pred záverom Tridentského koncilu začal zvolávať synody. Už na pred-

chádzajúcom pôsobisku, v Jágri, s entuziazmom bránil Katolícku cirkev. V roku 1553 sa 

stal ostrihomským arcibiskupom a za nevyhnutnú prioritu považoval lepšie vzdelávanie 

kléru, čo podľa jeho názoru mohlo najviac napomôcť obnove náboženského života.36  

Arcibiskup Oláh najprv nariadil kánonické vizitácie, aby mohol zistiť skutočný stav 

náboženského života v arcidiecéze. Potom zvolával synody, kde upozorňoval kňazov na 

nedostatky v oblasti disciplíny a vysluhovania sviatostí. Jedna z prvých synod, ktoré zvolal, 

sa konala v roku 1558 v Kláštore pod Znievom.37  

Na tejto synode arcibiskup Oláh hovoril o sviatostiach, predovšetkým o sviatosti 

kňazstva a Eucharistie a v ďalšom príspevku analyzoval život a správanie kňazov. Účas-

tníci sa zaviazali, že budú vyučovať podľa predpísanej normatívy. Na synode boli prijaté 

tieto predpisy: všetky liturgické sviatky sláviť v liturgických rúchach príslušných farieb, 

dodržiavať liturgický kalendár, kostoly majú byť posvätené, klerici sa majú držať svojho 

odevu a zachovávať tonzúru.38  

V decembri roku 1559 sa zišli v Bratislave niektorí biskupi, aby pokračovali v ob-

nove náboženského života. Rozhodli sa pozývať opátov a farárov na ďalšie diecézne                 

a provinciálne synody.  

Prvá provinciálna synoda bola zvolaná do Trnavy v apríli 1560 a podporil ju aj kráľ 

Ferdinand, ktorý pri tej príležitosti poslal list s výzvou k obnove Cirkvi v Uhorsku a po-

žadoval, aby všetci kňazi slúžili podľa katolíckeho obradu a nie podľa obradov heretikov.  

                                                           
35 MARKUS, Stefan. – TESTORE, Celestino. Pázmány, Peter. In PIZZARDO, Giuseppe. (ed.) Enciclopedia Cattolica, 

vol. IX. Città del Vaticano: Ente per l’Enciclopedia Cattolica e per il Libro Cattolico, 1952, s. 1012 – 1013.  

36 NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia na Slovensku v období Tridentského koncilu, s. 51.  

37 BUCKO, Vojtech. Mikuláš Oláh a jeho doba, s. 52 – 56. 

38 NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia na Slovensku v období Tridentského koncilu, s. 51 – 52.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

52 

 

Zasadania tejto synody sa konali v kostole sv. Mikuláša.39  

Závery tejto synody obsahujú 37 kapitol. Pre náš výskum sú zaujímavé tie, ktoré sa 

týkajú liturgického života. V tretej kapitole s názvom „O sviatosti krstu“ synoda stanovuje, 

že je potrebné dodržiavať obrady krstu a používať požehnanú vodu a krizmu.  

V štvrtej kapitole „O sviatosti birmovania“ sa stanovuje, že birmovanie má udeľo-

vať katolícky biskup prostredníctvom pomazania svätou krizmou.   

Piata kapitola pojednáva o Eucharistii a nariaďuje, že sláviť ju môžu len riadne 

vysvätení kňazi. Eucharistia sa má uchovávať v cibóriu.  

Šiesta kapitola, „O sviatosti zmierenia“, poukazuje na skutočnosť, že sviatosť po-

kánia má svoje korene vo Svätom písme a dokazuje to aj niektorými citátmi cirkevných 

otcov. Iba ordinovaný kňaz s jurisdikciou môže vysluhovať túto sviatosť.  

V siedmej kapitole „O sviatosti kňazstva“ nachádzame zoznam stupňov tejto svia-

tosti a popis úloh jednotlivých služobníkov podľa stupňov. Len biskup ich môže ordino-

vať. Účinok sviatostí sa nezakladá na svätosti alebo nehodnosti kňazov.  

Ôsma kapitola „O sviatosti manželstva“ vysvetľuje, že manželstvo je inštitúcia, 

ktorú ustanovil samotný Boh.  

Deviata kapitola „O sviatosti posledného pomazania“ opisuje pôvod a potrebu 

tejto sviatosti. Kto neuznáva túto sviatosť, vylučuje sám seba z Cirkvi.   

Nasledujúce kapitoly hovoria o náuke o ospravedlnení, o svätej omši, o pôste,                   

o úcte svätých a o modlitbách za zosnulých. O posväcovaní kostolov hovorí 21. kapitola 

(De consecratione ecclesiarum et altarium). Kostoly majú byť posvätené podľa katolíckych ob-

radov a ich múry majú byť pomazané svätou krizmou. Po znesvätení heretikmi je po-

trebné kostoly nanovo posvätiť.  

V 22. kapitole sa zakazuje čítanie teologických kníh napísaných v ľudovom jazyku 

(ide o protestantskú literatúru), 23. kapitola predpisuje vhodné oblečenie pre klerikov                  

a obsahuje zákaz nosiť bradu.  

V zostávajúcich kapitolách sa opisujú povinnosti kanonikov, farárov a učiteľov. 

Nachádzame tu tiež i niekoľko usmernení ohľadom cirkevných pohrebov a slávení sviat-

kov svätých. Na záver nachádzame zoznam prikázaných sviatkov, ktoré sa majú zachová-

vať v Ostrihomskej provincii.40  

V krátkosti sme zhrnuli nariadenia synody, ktorá sa konala v Trnave v roku 1560 

pod autoritou arcibiskupa Mikuláša Oláha. V jednotlivých kapitolách vidíme snahu riešiť 

novú náboženskú situáciu v Uhorsku, ktorá nastala príchodom reformácie v 16. storočí. 

Je obdivuhodné, že Cirkev v Uhorsku mala silu pre obnovu zvnútra už pred ukončením 

Tridentského koncilu. Arcibiskup Mikuláš Oláh sa na synode nevenoval len disciplinár-

nym otázkam života kléru, ale aj vysluhovaniu sviatostí v súlade s tradíciou Katolíckej 

cirkvi.  

Nasledujúca provinciálna synoda sa konala v Trnave presne o rok neskôr, v apríli 

1561. Po prečítaní povzbudenia pápeža Pavla IV. boli potvrdené rozhodnutia predchá-

dzajúcej synody z roku 1560. Arcibiskup pripravil tiež vyhlásenie, v ktorom od všetkých 

                                                           
39 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ. Posonii: Typis Haeredum Roye-

rianorum, 1742, s. 40.  

40 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 50 – 128.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

53 
 

klerikov provincie žiadal, aby zachovávali nariadenia synody, hlavne v baníckych mes-

tách.41  

Po ukončení Tridentského koncilu zvolal arcibiskup Oláh v apríli 1564 diecéznu 

synodu do Trnavy. Na jej začiatku boli potvrdené nariadenia provinciálnej synody z roku 

1560. Arcibiskup potom promulgoval dekréty Tridentského koncilu (dňa 23. apríla 1564) 

a požiadal farárov, aby uviedli nariadenia koncilu do života. Rovnako bol zverejnený dek-

rét pápeža Pia IV. z 26. apríla 1564, ktorým pápež povoľuje Cirkvi v Uhorsku podávať 

sväté prijímanie pod obidvoma spôsobmi.42 Aktuálna situácia neumožňovala zvolanie 

provinciálnej synody, a preto boli koncilové dekréty promulgované aspoň na tejto diecéz-

nej synode.  

Nasledovali zložité roky. Asi päťdesiat rokov sa nekonala žiadna synoda a Ostri-

homská arcidiecéza bola vakantná. Arcibiskup Mikuláš Oláh zomrel v roku 1568 a po ňom 

sa stal arcibiskupom Anton Vrancsics (1568 – 1573). Po jeho smrti spravovali arcidiecézu 

viacerí administrátori – Mikuláš Thelegdy (1573 – 1587), Ján Kutassy (1587 – 1592), Ján 

Chereody (1592 – 1596), potom znova Ján Kutassy (1597 – 1602), Štefan Szuhay (1602 – 

1607).43  

Po polstoročí prichádzajú na scénu už veľké osobnosti rekatolizácie: František For-

gács a Peter Pázmány. Hoci sa zdá, že prichádzajú už trochu neskoro, napriek tomu ich 

dielo prinieslo veľké ovocie.  

František Forgács sa stal ostrihomským arcibiskupom v roku 1607. Po 47 rokoch 

od poslednej synody zvolal v roku 1611 provinciálnu synodu do Trnavy. Táto synoda bola 

z väčšej časti odpoveďou na Žilinskú synodu (28. – 30. marca 1610), na ktorej protestanti 

oficiálne založili nezávislú luteránsku cirkev. Arcibiskup Forgács na úvod prečítal list Pavla 

V. adresovaný uhorskému kléru (list datovaný 6. júla 1610).44 Synoda vydala vlastné naria-

denia rozdelené do piatich kapitol.  

V prvej kapitole sa nachádza normatíva pre biskupov. Majú organizovať diecézne 

synody, vizitovať farnosti, odvolávať nehodných farárov alebo takých, čo nerezidujú vo 

farnosti, sláviť omšu za ľud, ustanovovať pôstne dni. V tejto kapitole nachádzame tiež 

zoznam prikázaných sviatkov platných pre celú provinciu. Počas vizitácií majú biskupi 

kontrolovať tiež stav liturgického života vo farnostiach, posvätné nádoby, rúcha a litur-

gické knihy (majú sa používať len schválené katolícke liturgické knihy).   

Druhá kapitola je venovaná kňazom. Je nevyhnutné rešpektovať celibát, je po-

trebné odvolať tých kňazov, čo žijú v konkubináte. Farári majú vysluhovať v kostoloch 

sviatosť zmierenia.  

V tretej kapitole sa nalieha na správne slávenie sviatostí. Je potrebné uchovávať 

Eucharistiu v bohostánku pre prijímanie chorých. Posvätné oleje sa majú uchovávať na 

vhodnom mieste. Je zakázané sláviť svätú omšu v rúchu, s kalichom a korporálom, ktoré 

                                                           
41 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 146. 

42 BUCKO, Vojtech. Reformné hnutie v arcibiskupstve ostrihomskom. Bratislava: Unia, 1939, s. 245.  

43 NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia na Slovensku v období Tridentského koncilu, s. 67 – 70.  

44 NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia na Slovensku v období Tridentského koncilu, s. 75 – 76.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

54 

 

nie sú posvätené. Farári majú dodržiavať predpisy koncilu o manželstve. Majú podporo-

vať veľkonočnú svätú spoveď. Vo sviatočné dni má farár pozvať deti na vyučovanie ka-

techizmu.  

V štvrtej kapitole sa hovorí o časných majetkoch Cirkvi a o benefíciách. Piata ka-

pitola zas hovorí o povinnosti arcidiakonov vizitovať farnosti. Počas vizitácie má arcidia-

kon skontrolovať kostol, spôsob vysluhovania sviatostí, liturgické knihy, skontrolovať, či 

sa farár modlí breviár, či káže Božie slov a žije v celibáte.45  

Ak máme zhodnotiť pastoračné úsilie arcibiskupa Forgácsa, musíme najprv zvážiť 

obdobie, v ktorom pôsobil. Katolícka cirkev v tom čase utrpela veľké škody, keďže hneď 

po skončení Tridentského koncilu nebola zvolaná žiadna provinciálna synoda a s náležitou 

pozornosťou nebola vyučovaná katolícka náuka, hlavne o sviatostiach. Táto situácia bola 

dôvodom, pre ktorý sa do praxe dostali niektoré novoty neschválené koncilom. Až po 

približne päťdesiatich rokoch sa začínajú riešiť otázky doktríny a disciplíny. Po provin-

ciálnej synode v roku 1611 našli často vizitátori vo farnostiach veľmi žalostný stav, keďže 

mnohé z nich sa už zriekli katolíckej viery.   

Františka Forgácsa vystriedal jezuita Peter Pázmány, ktorý sa stal ostrihomským 

arcibiskupom v roku 1616 a v roku 1629 bol menovaný kardinálom. Snažil sa nájsť rieše-

nie na vzniknutú kritickú situáciu. Krok po kroku chcel uskutočniť rekatolizáciu. Už                      

v roku 1617 pozval jezuitov do Bratislavy. Počas svojho exilu vo Viedni (po Bethlenovom 

povstaní) založil priamo tam v roku 1623 seminár pre formáciu kňazov. V roku 1635 

založil Trnavskú univerzitu na vzdelávanie a formáciu katolíckej inteligencie. Založil tiež 

kolégiá Spoločnosti Ježišovej v Banskej Bystrici (1648), Trenčíne (1649) a Košiciach 

(1635), s cieľom podporiť rekatolizáciu v Uhorsku zorganizoval aj viaceré synody.46  

Prvým krokom arcibiskupa Pázmánya, pokiaľ ide o synody, bolo prípravné zhro-

maždenie v Bratislave v roku 1628. Na tomto zhromaždení sa diskutovali otázky života                   

a disciplíny kňazov a boli potvrdené všetky nariadenia provinčnej synody z roku 1611, 

ktoré sa dotýkali liturgického života. V roku 1629 arcibiskup zvolal diecéznu synodu do 

Trnavy. Hlavným cieľom tejto synody bolo skontrolovať stav uplatňovania dekrétov Tri-

dentského koncilu v arcidiecéze. Vyzval farárov na riešenie situácie a k zodpovednosti za 

náboženský život. Počas synody sa prejednávali aj pohoršenia kňazov, konkubinát a do-

držiavanie katolíckej náuky. V oblasti liturgie bola potvrdená normatíva provinčnej synody 

z roku 1611. Pre náš výskum je dôležité venovať pozornosť nariadeniu, aby vo všetkých 

farnostiach bol k dispozícii Ostrihomský rituál, ktorý dostali alebo ho majú dostať za-

darmo od arcibiskupa.47  

Najdôležitejšou synodou bola pravdepodobne národná synoda v Trnave v roku 

1630, kde kardinál Pázmány pod patronátom kráľa Ferdinanda II. pozval všetkých bisku-

pov, opátov a kanonikov. Synoda sa začala 14. apríla 1630. Peter Pázmány zdôrazňoval, 

že táto synoda má byť prejavom vernosti voči rímskemu veľkňazovi a má odsúdiť všetky 

herézy. Jednotliví biskupi následne referovali o situácii vo svojich diecézach.  

                                                           
45 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 199 – 217.  

46 NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia na Slovensku v období Tridentského koncilu, s. 80 – 81.  

47 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 250 – 286.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

55 
 

Dekréty tejto národnej synody stanovujú, že podľa povolenia Tridentského koncilu 

sa môže naďalej používať Ostrihomský misál i breviár, nakoľko sa používajú viac ako 300 

rokov.48  

Synoda tiež stanovila, že preláti majú povinnosť rezidovať v mieste ich pastorač-

ného pôsobenia a kanonici a farári musia dodržiavať rozhodnutia synody. Tiež sa roz-

hodlo, že farári majú prispievať na štúdiá klerikom, opáti sú podriadení miestnemu ordi-

nárovi a aj príslušníci iných národností (poľskej a nemeckej) sú povinní zachovávať na-

riadenia synody. Je potrebné tiež pokračovať vo vizitáciách farností.49  

Pod autoritou kardinála Petra Pázmánya sa konala v tom istom roku aj diecézna 

synoda a neskôr v roku 1633 provinciálna synoda. Diecézna synoda v roku 1630 mala za 

úlohu informovať aj nižší klérus o rozhodnutiach Tridentského koncilu a národnej sy-

nody. Provinciálna synoda v roku 1633 ovplyvnila liturgický život v Ostrihomskej provin-

cii. Na synode kardinál Pázmány, ako prímas Uhorska, informoval o rozhodnutí prijať 

Rímsky misála a Rímsky breviár, v zmysle dekrétu z 14. augusta 1632.50 Synoda potvrdila 

toto rozhodnutie a všetky diecézy teda prijali rímsky obrad.51 Od tohto momentu sa                      

v celom Uhorsku začal pri liturgii používať Rímsky misál, vydaný v roku 1570, a Rímsky 

breviár, vydaný v roku 1568 (obe liturgické knihy upravené podľa požiadaviek Trident-

ského koncilu).52  

Toto nariadenie sa však nedotklo Ostrihomského rituálu. Dôvodom je zrejme sku-

točnosť, že Rímsky rituál Pavla V., vydaný v roku 1614, nebol nikdy v pravom slova 

zmysle záväzný a bol ponechaný priestor pre miestne rituály.46  

 

 Ustanovenia o manželstve na synodách po Tridentskom koncile 

Diecézno-provinciálna synoda v Trnave (1560)53 

Potvrdzuje, že manželstvo patrí medzi sedem sviatostí (Caput II – De Sacramentis in genere, 

§ III.). Potvrdzuje manželskú prekážku duchovného príbuzenstva krstného rodiča pri 

krste (Caput III – De baptismi sacramento, § VI.), ktorá platí rovnako aj pre sviatosť birmo-

vania v prípade birmovného rodiča (Caput IV – De confirmationis sive chrismatis sacramento,              

§ III.).  

Siedma kapitola je celá venovaná náuke a disciplíne sviatosti manželstva. Predsta-

vuje manželstvo ako posvätný a nerozlučiteľný zväzok ustanovený Bohom. Hlavným úče-

lom manželstva je nielen rozmnožovanie ľudského pokolenia (ako bolo v Starom Zá-

kone), ale v Novom Zákone slúži predovšetkým ako liek proti smilstvu a symbolizuje spo-

                                                           
48 NEUNHEUSER, Burkhard. Storia della liturgia attraverso le epoche culturali. Roma: CLV – Edizioni liturgiche, 1999,   

s. 138. 

49 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 299 – 312.  

50 JALOVECKÝ, Ján. Význam trnavskej univerzity pre liturgiu v Cirkvi, s. 229.  

51 FÖLDVÁRY, Miklos István. (ed.) Ordinarius Strigoniensis impressum pluries Nurenbergæ, Venetiis ed Lugduni annis Domini 
1493 – 1520 (RMK III Suppl. I 5031, RMK III 35, 134, 165, 166, 238). Budapest: Argumentum, 2009, s. XIX.  

52 ZVARA, Pavol. Rímsky misál – kniha pre slávenie omše. In Nové Horizonty. 2010, roč. 4, č. 2, s. 127;  NOCENT, 
Adrien. I libri liturgici. In La Liturgia, panorama storico generale (Anàmnesis 2). Genova-Milano: Marietti 2005,                    
s. 180.  

53 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 39 – 129. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

56 

 

jenie Krista s Cirkvou. Manželské puto je vďaka Kristovej milosti pevné, a preto je záko-

nom zakázané ho zrušiť; rozluka od stola a lôžka je prípustná len pre smilstvo alebo iné 

cirkevne schválené dôvody. Manželstvo, hoci vzniká súhlasom strán, je ideálne uzatvárané 

verejne pred Cirkvou a so súhlasom rodičov. Preto musia uzavretiu manželstva predchá-

dzať trojaké verejné ohlášky (trinae monitiones publicae), aby sa predišlo sobášom v zakáza-

ných stupňoch príbuzenstva. Text prísne upozorňuje, že osoby, ktoré zložili slávnostný 

sľub čistoty (napr. rehoľníci alebo kňazi), nesmú uzavrieť manželstvo, pretože takýto sľub 

je manželskou prekážkou rušiacou prípadný zväzok a robí ho neplatným. Kňazi, ktorí sa 

neustále dotýkajú Kristovho tela, sú osobitne viazaní k celibátu, aby mohli neustále a čisto 

slúžiť Bohu. Duchovné príbuzenstvo (compaternitas) získané krstom alebo birmovaním je 

tiež uznávanou manželskou prekážkou. Záverečná výzva zdôrazňuje, že veriaci musia 

prísne dodržiavať zákony Katolíckej Cirkvi, pretože mimo nej nie je spása (Caput VII – 

De matrimonii sacramento, § 1 – 4). 

V 24. kapitole sa dopĺňajú ďalšie disciplinárne ustanovenia. Farári nesmú povoliť 

žiaden sobáš, pokiaľ neboli trikrát v priebehu sviatočných dní prednesené verejné ohlášky. 

Forma ohlášok je striktná a vyžaduje, aby farár vyzval verejnosť k oznámeniu akéhokoľ-

vek opodstatneného dôvodu, prečo by sa zamýšľané manželstvo nemalo uzavrieť. Dô-

vody, ktoré manželstvu bránia (manželské prekážky), sú jasne definované: patrí sem po-

krvné príbuzenstvo a švagrovstvo do štvrtého stupňa, rovnako ako silné duchovné príbu-

zenstvo (cognatio spiritualis), ktoré vzniká pri krste (medzi krstiteľom, krstencom a jeho ro-

dičmi) a taktiež pri birmovaní. Medzi ďalšie prekážky patrí zákonné príbuzenstvo (adop-

cia), zloženie slávnostného sľubu čistoty alebo rehole, prípadne prijatie posvätných rád. 

Farári sú nabádaní, aby pri pochybnostiach konzultovali cirkevné autority. Okrem preká-

žok existujú aj obdobia zákazu svadobných slávností (Advent, Septuagesima, Prosebné 

dni). V mimoriadnych prípadoch, napríklad ak je manželský partner zajatý neveriacimi, 

druhý partner nesmie uzavrieť nový zväzok, pokým nie je istá správa o smrti zajatého.                

V prípade rozluky z dôvodu smilstva manželia nesmú uzavrieť iné manželstvo, kým druhý 

partner žije, ale sú povinní žiť čisto alebo sa zmieriť (Caput XXIV – De officiis publicorum 

ministrorum Ecclesiae, § X – Doctrina monitione facienda et tempore nuptiarum). 

Synoda uvádza ešte niekoľko ustanovení súvisiacich s manželstvom. Manželka má 

byť pochovaná v hrobe svojho manžela, ak zomrel pred ňou (Caput XXVII – De sepulturis, 

§ 1 De loco sepulturae). Kňaz musí pochádzať z legitímneho manželstva (Caput XXX – Qu-

ales sint promovendi ad sacros ordines).  

 

 Diecézna synoda v Trnave (1564)54  

Akty tejto synody sa stratili, Péterffy len uvádza, o čom sa malo jednať. Arcibiskup Oláh 

zvolal synodu v Trnave v roku 1564 predovšetkým s cieľom vyhlásiť dekréty Trident-

ského koncilu, text naznačuje, že k ich riadnej a slávnostnej promulgácii pre celé Uhorsko 

vtedy nedošlo. Synoda totiž pre prekážky a odpor, najmä zo strany šľachtou chráneného 

kléru, zostala len na úrovni diecéznej, a nie provinciálnej. To viedlo k otázke, či dekréty 

Tridentského koncilu sú v Uhorsku po právnej stránke záväzné.  

                                                           
54 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 150 – 183. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

57 
 

Péterffy pripája pojednanie o záväznosti dekrétov a špecificky dekrétu o manžel-

stve a kánonickej forme. Odvoláva sa na dielo P. Martina Szentiványiho, S. J.: Dissertatio 

Paralipomenica, Rerum Memorabilium Hungariae, Tyrnaviae 1699, kde autor obhajuje záväz-

nosť dekrétov Tridentského koncilu v Uhorsku, hoci sa zdá, že neboli vyhlásené formálne 

pre celé Uhorsko. Autor textu argumentuje, že akonáhle je dekrét prijímaný v praxi (usu 

receptum), zvyk získava silu zákona, a to aj v prípade, že chýba oficiálne verejné vyhlásenie. 

Túto recepciu v Uhorsku podporovalo niekoľko faktorov: 

Vôľa katolíckej hierarchie: Kráľ Ferdinand I. a predovšetkým celý cirkevný stav 

a biskupi mali pevné predsavzatie dekréty Tridentského koncilu zaviesť a dodržiavať. 

Konanie biskupov a vikárov: Biskupi a ich generálni vikári neustále dohliadali na 

dodržiavanie týchto pravidiel. Manželstvá, ktoré neboli uzatvorené pred vlastným farárom 

a dvoma svedkami, boli dôsledne zakazované, vyhlasované za neplatné a rušené (dissol-

vebant), a to aj v prípade osôb z najvyšších kruhov. Zároveň prísne napomínali a trestali 

farárov, ktorí si trúfli asistovať pri sobášoch mimo svojej farnosti. 

Potvrdenie neskoršími synodami: Nielen diecézne, ale aj neskoršie provinciálne sy-

nody, ako bola tá Forgácsova v roku 1611 alebo Pázmaňova v roku 1629, potvrdzovali 

svoju legislatívu a cirkevné právo výslovne podľa predpisov Tridentského koncilu. 

Podriadenie sa laikov: Katolícki laici prijímali a podriaďovali sa rozhodnutiam cir-

kevných súdov v manželských veciach, ktoré boli vydané podľa Tridentských dekrétov. 

Zaujímavosťou je, že aj protestanti (Hæretici), boli často nútení rešpektovať rozhodnutia 

cirkevných súdov týkajúce sa manželských prekážok stanovených koncilom. 

Záverom Péterffy uvádza, že zvyk trvajúci dve storočia (v čase publikovania jeho 

diela) udelil dekrétom Tridentského koncilu silu zákona v celej krajine. Preto sa koncil 

považoval za prijatý katolíckym spoločenstvom Uhorska, hoci neprebehla formálna ve-

rejná promulgácia. Kánonická forma, ktorú stanovuje dekrét Tametsi, je teda aj v Uhorsku 

plne záväzná. 

 

Piata diecézna synoda v Trnave (1566)55 

Oláh potvrdzuje, že už na minulej synode vyhlásil v diecéze dekréty Tridentského koncilu 

a plánuje aj založiť seminár na výchovu kňazov, čo sa oddialilo pre smrť pápeža Pia IV. 

i panovníka Ferdinanda I. 

 

Provinciálna synoda v Trnave (1611)56 

Ohľadom sviatosti manželstva obsahuje niekoľko disciplinárnych upozornení. Manžel-

stvo kňazov nie je platné a archidiakoni majú na to upozorňovať ľud počas vizitácií (Caput 

II., III. Ut sacrilega Concubinariorum impuritas radicitus evellatur).  

Základné cirkevné predpisy pre uzatváranie manželstva, stanovené v súlade s dek-

rétmi Tridentského koncilu, vyžadujú, aby sa sobáš nekonával v Cirkvou zakázaných ča-

soch. Pred samotným uzatvorením zväzku je povinné uskutočniť tri ohlášky počas troch 

sviatočných dní, aby sa verejne preverili prípadné prekážky. V prípade existencie vážneho 

                                                           
55 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 184 – 186. 

56 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 190 – 218. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

58 

 

podozrenia, že by verejné ohlášky mohli viesť k zlomyseľnému prekazeniu manželstva, 

má Ordinár (biskup) právomoc udeliť výnimku, znížiť počet ohlášok alebo ich odložiť až 

po cirkevnom obrade (ale pred konzumáciou). Samotný sobáš musí prebehnúť v chráme 

zvyčajným obradom, pričom je zakázané sobášiť potulných a musia byť prítomní farár                          

a minimálne dvaja alebo traja svedkovia. Všetky detaily o snúbencoch, svedkoch a dátume 

sobáša sa musia starostlivo zaznamenať do matriky určenej na tento účel (Caput III., IX. 

In Matrimonii administratione). 

Archidiakon má pri vizitácii zisťovať aj to, či farár riadne vedie knihu sobášov 

(Caput V., De visitatione ab Archidiaconis instituenda). 

 

Ostrihomská diecézna synoda v Trnave (1629)57 

Synoda najskôr potvrdzuje a nariaďuje dodržiavanie všetkých ustanovení Provinčnej sy-

nody, ktorá sa konala v Trnave v roku 1611, týkajúcich sa slávenia sviatkov, mravov kle-

rikov, udeľovania sviatostí a ďalších záležitostí. Napriek tomu sa zistilo, že každodenná 

skúsenosť si vyžaduje častejšie opakovanie a dôrazné nariadenie niektorých bodov. Sy-

noda začína konštatovaním, že svätý a bezúhonný život klerikov je najsilnejším podnetom 

pre kresťanský ľud k zbožnému životu. Preto je nutné oplakávať skutočnosť, že disciplína 

v Uhorskom kráľovstve ochabla do takej miery, že mnohí kňazi, hoci sa zaviazali Bohu, 

sa neštítia verejne páchať hriech konkubinátu, čo je obrovské pohoršenie. Táto nehaneb-

nosť dokonca zašla tak ďaleko, že niektorí kňazi sa pokúšajú spájať so svojimi konkubí-

nami pred tvárou Cirkvi prostredníctvom iných kňazov, akoby medzi nimi mohlo byť 

platné manželstvo. A hoci sa doposiaľ títo kňazi tolerovali kvôli akútnemu nedostatku 

duchovných, aby neostal ľud bez sviatostí, teraz, keď počet zbožných kňazov narastá, 

Synoda nariaďuje prísne opatrenia v súlade s posvätnými kánonmi. Ak bude kňaz odteraz 

pristihnutý pri konkubináte, musí byť, bez ohľadu na jeho osobu a bez akýchkoľvek súd-

nych prieťahov, len na základe zistenej pravdivosti skutku, zbavený úradu. Okrem toho 

budú jeho deti navždy nespôsobilé na cirkevné benefíciá, vrátane kanonických, dokonca 

aj po prípadnej legitimácii. Archidiakoni sú pod hrozbou svedomia povinní vykonať dô-

kladné vyšetrovanie, pričom v prípade potreby majú požiadať o pomoc aj svetskú moc. 

Archidiakoni musia tiež poučiť ľud o tom, že manželstvo kňazov je neplatné, pretože ak 

muž nemôže po sobáši vziať inú ženu, o čo viac kňaz, ktorý sa pri vysviacke zaviazal 

Bohu, nemôže vstúpiť do manželstva proti svojej prísahe. Synoda taktiež naliehavo žiada 

pozemkových pánov, aby prísne potrestali svojich poddaných, ktorí akokoľvek pomáhajú 

pri uzatváraní takýchto neplatných sobášov. Napokon synoda potvrdzuje nariadenia Tri-

dentského koncilu, ktoré zakazujú klerikom nielen notorický konkubinát, ale aj spolužitie 

s akýmikoľvek podozrivými ženami, pričom za neposlúchnutie po troch varovaniach hro-

zia tresty od odňatia príjmov až po trvalú stratu benefícií a exkomunikáciu. Jurisdikcia                     

v týchto záležitostiach patrí priamo biskupom, ktorí majú postupovať rýchlo, len na zá-

klade zistenej pravdy (Caput III., Quibus in rebus Reformatio efficax requiratur, I.). 

 

 

                                                           
57 PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ, s. 232 – 265. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

59 
 

 

 

Vnútorná tiráž knižného dokumentu Tridentského koncilu 

 

 

 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

60 

 

Záver 

Predkladaná historická štúdia prináša nové poznatky o procese recepcie manželského 

práva v Uhorsku, pričom kľúčové zistenia sa viažu predovšetkým na zavedenie a vynuco-

vanie povinnej kánonickej formy manželstva definovanej dekrétom Tametsi. Analýza pra-

meňov preukázala, že implementácia tejto normy v Uhorsku prebiehala špecifickým spô-

sobom a musela prekonať dlhodobú tradíciu tajných a zvykových manželstiev. 

Zásadným zistením štúdie je vyjasnenie právnej záväznosti tridentských dekrétov 

v uhorskom priestore. Hoci pokus arcibiskupa Mikuláša Oláha o slávnostnú a celoplošnú 

promulgáciu koncilových dekrétov na synode v roku 1564 narazil na odpor a zostal len na 

diecéznej úrovni, výskum potvrdzuje, že kánonická forma nadobudla silu zákona pro-

stredníctvom právnej obyčaje – princípu usu receptum. Zavedenie kánonickej formy teda 

nebolo jednorazovým aktom, ale procesom, v ktorom vôľa hierarchie a konzistentná 

súdna prax nahradili chýbajúcu formálnu promulgáciu. 

Štúdia ďalej preukázala, že cirkevná disciplína v Uhorsku bola v otázke formy ne-

kompromisná. Manželstvá uzatvorené bez prítomnosti vlastného farára a dvoch svedkov 

boli dôsledne vyhlasované za neplatné a rušené, a to bez ohľadu na spoločenské postave-

nie snúbencov, vrátane príslušníkov šľachty. Týmto prístupom sa podarilo eliminovať in-

štitút tajných manželstiev (matrimonium clandestinum), ktorý bol v Uhorsku bežný ešte na 

konci 15. storočia. 

Dôležitým zistením je aj konkrétny dopad synodálnej legislatívy zo 17. storočia na 

administratívnu prax. Synoda z roku 1611 nielenže potvrdila nutnosť ohlášok a prítom-

nosti svedkov, ale zaviedla aj povinnosť viesť matričné záznamy o sobášoch, do ktorých 

sa museli zapisovať údaje o snúbencoch a svedkoch. Táto normatíva, spolu s neskorším 

nariadením synody z roku 1629 o povinnom používaní Rituale Strigoniense, definitívne 

ukončila obdobie právnej neistoty a zjednotila liturgickú i právnu stránku vzniku manžel-

stva na celom území provincie. Výskum tak potvrdzuje, že napriek počiatočným prekáž-

kam a absencii formálnej promulgácie sa Uhorsko v priebehu dvoch storočí plne integro-

valo do potridentského právneho rámca. 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

BUCKO, Vojtech. Mikuláš Oláh a jeho doba. Bratislava: Vedecké ústavy mesta Bratislavy, 

1940. 

BUCKO, Vojtech. Reformné hnutie v arcibiskupstve ostrihomskom. Bratislava: Unia, 1939. 

Corpus Juris Hungarici. Magyar Törvénytár 1000 – 1895, diel 1, 1000 – 1526. Budapest, 1899. 

DUFKA, Vlastimil. Cantus Catholici (1655): Il primo libro stampato dei canti cattolici per la liturgia 

e per la catechesi in Slovacchia. Analisi storica, liturgico – musicale e pastorale. Trnava: Dobrá 

kniha, 2007. 

DVOŘÁKOVÁ, Daniela. Manželstvo uhorskej šľachty. In KRAS, Piotr – NODL, Mar-

tin. (ed.) Manželství v pozdním středověku: rituály a obyčeje. Praha: Filosofia, 2014, s. 227 – 

236. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

61 
 

FÖLDVÁRY, Miklos István. (ed.) Ordinarius Strigoniensis impressum pluries Nurenbergæ, Ve-

netiis ed Lugduni annis Domini 1493 – 1520 (RMK III Suppl. I 5031, RMK III 35, 134, 165, 

166, 238). Budapest: Argumentum, 2009. 

KHLÓSZ, Paul. Praxis. Seu forma processualis fori spiritualis in Mariano-apostolico Hungariae regno 

usu recepta. Tyrnaviae, 1756. 

HRDINA, Antonín Ignác. Tridentský dekret Tametsi. In Revue církevního práva, 1998, roč. 

11, č. 3, s. 323 – 347. 

CHALOUPECKÝ, Václav. Staré Slovensko. Bratislava: Filozofická fakulta Univerzity Ko-

menského, 1923. 

JALOVECKÝ, Ján. Význam Trnavskej univerzity pre liturgiu v Cirkvi. In BANÍK, An-

drej. (ed.) Pamiatke trnavskej univerzity 1635 – 1777. Trnava: Spolok sv. Vojtecha, 1935, 

s. 239 – 255. 

JUDÁK, Viliam. Náboženská situácia na Slovensku v XVII. storočí z pohľadu vatikán-

skych dokumentov. In DORUĽA, Ján. (ed.) Obdobie protireformácie v dejinách slovenskej 

kultúry z hľadiska stredoeurópskeho kontextu. Bratislava : Slavistický kabinet SAV, 1998,             

s. 9 – 22. 

KOMOROVSKÝ, Ján. Tradičná svadba u Slovanov. Bratislava: Univerzita Komenského, 

1976. 

LACLAVÍKOVÁ, Marianna. Formovanie úpravy majetkových vzťahov medzi manželmi 

(od vzniku uhorského štátu do prvej československej kodifikácie rodinného práva). 

Bratislava: Veda, 2010. 

LUBY, Štefan. Dejiny súkromného práva na Slovensku. Bratislava: Iura edition, 2002. 

MARKUS, Stefan. – TESTORE, Celestino. Pázmány, Peter. In PIZZARDO, Giuseppe. 

(ed.) Enciclopedia Cattolica, vol. IX. Città del Vaticano: Ente per l’Enciclopedia Cattolica 

e per il Libro Cattolico, 1952, s. 1012 – 1013. 

NEPŠINSKÝ, Vojtech. Liturgia na Slovensku v období Tridentského koncilu. Badín: Kňazský 

seminár sv. Františka Xaverského, 1998. 

NEUNHEUSER, Burkhard. Storia della liturgia attraverso le epoche culturali. Roma: CLV – 

Edizioni liturgiche, 1999. 

NOCENT, Adrien. I libri liturgici. In La Liturgia, panorama storico generale (Anàmnesis 2). 

Genova-Milano: Marietti 2005, s. 129 – 183.  

PÉTERFFY, Carolus. Sacra Concillia Ecclesiæ Romano – Catholicæ in regno Hungariæ. Pars II. 

Posonii: Typis Haeredum Royerianorum, 1742. 

ŠOLTÉS, Peter. Konfesionálne zmiešané manželstvá v Uhorsku. Právne normy a sociálna 

Prax do roku 1848. In Historický časopis, 2014, roč. 62, č. 3, s. 415 – 446. 

ŠPIRKO, Jozef. Cirkevné dejiny II. Turčiansky sv. Martin: Neografia, 1943. 

ŠVECOVÁ, Adriana – VLADÁR, Vojtech. Causae matrimonii v uhorskej kánonistike 

a cirkevnosúdnej praxi prvej polovice 19. storočia. In Historický časopis, 2024, roč. 72, 

č. 1, s. 25 – 47.  https://doi.org/10.31577/histcaso.2024.72.1.2 

ŠVECOVÁ, Adriana. „Čo Boh spojil, nech človek nerozlučuje“ (Mt 19,6) – separácia od 

stola a lôžka na príklade sporu manželov Huberovcov z počiatku 19. storočia. In Studia 

Historica Nitriensia, 2013, roč. 27, č. 2, s. 358 – 376. 

https://doi.org/10.17846/SHN.2023.27.2.358-376  

https://doi.org/10.31577/histcaso.2024.72.1.2
https://doi.org/10.17846/SHN.2023.27.2.358-376


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

62 

 

ŠVECOVÁ, Adriana. Kánonické manželstvo v Uhorsku na prahu modernej doby (všeo-

becný hmotnoprávny základ). In Revue církevního práva, 2015, roč. 21, č. 3, s. 23 – 44. 

ZLATOŠ, Štefan. Z dejín Trnavskej univerzity. In BANÍK, Andrej. (ed.) Pamiatke trnavskej 

univerzity 1635 – 1777. Trnava: Spolok sv. Vojtecha, 1935, s. 26 – 64. 

ZVARA, Pavol. Rímsky misál – kniha pre slávenie omše. In Nové Horizonty. 2010, roč. 4, 

č. 2, s. 127 – 131. 

 

Tento príspevok je výstupom projektu VEGA 1/620/2023: 
„Matrimonium Strigoniense – výskum a kritické vydanie sobášneho obradu z Ostrihomského rituálu 
(1625).“ 
 

 

 

Adresy autorov: 

 

SL.Lic. Andrej Krivda, PhD. 

Katolícka univerzita v Ružomberku  

Teologická fakulta  

Hlavná 89, 041 21 Košice  

e-mail: andrej.krivda@ku.sk 

 

JUDr. ThLic. Lukáš Sekerák, PhD. 

Katolícka univerzita v Ružomberku  

Teologická fakulta  

Hlavná 89, 041 21 Košice  

e-mail: lukas.sekerak@ku.sk 

 

 

 

 

mailto:andrej.krivda@ku.sk
mailto:lukas.sekerak@ku.sk


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

 

63 
 

Kresťanský socialista, publicista a administrátor katolíckych 
ľudových časopisov Eduard Krajňák 

 

Marek Rímsky 

https://doi.org/10.54937/nhe.2025.14.2.63-77 

Eduard Krajňák as a christian socialist, publicist and administrator of catholic po-

pular journals  

Abstract: This study explores the emergence and development of Christian socialism in Upper Hungary 
(present-day Slovakia) from the late nineteenth century to the interwar period, focusing on the intellectual, 
ecclesiastical, and political contexts that shaped this movement. Although early historiography – repre-
sented by scholars such as Peter Zelenák, Milan Katuninec, and Jakub Štofaník – outlined the ideological 
roots and institutional framework of Christian socialism, less attention has been paid to its secondary 
figures. One of these, Eduard Krajňák (1848 – 1924), a Bratislava grammar school teacher, embodied 
the interconnection between Catholic social thought, Slovak national consciousness, and the socio-political 
mobilization of the early twentieth century. Drawing from biographical and textual analyses, the paper 
examines Krajňák’s engagement with social and national issues, his advocacy for a Slovak Christian-
socialist movement, and his complex relationship with contemporary socialism and nationalism. His pro-
lific journalistic output – particularly in Naše Noviny and Sv. Adalbert (Vojtech) – reveals both his 
dedication to Catholic social reform and his adoption of the antisemitic rhetoric prevalent in Central Eu-
ropean Christian-socialist circles influenced by Karl Lueger. The study situates Krajňák within broader 
European currents of Catholic social activism initiated by thinkers such as Wilhelm Emmanuel von 
Ketteler and institutionalized after Rerum novarum (1891), while also highlighting his role in shaping 
Slovakia’s Christian-socialist press, associations, and political aspirations during the transition from the 
Kingdom of Hungary to Czechoslovakia. Through his writings and organizational work, Krajňák con-
tributed to the articulation of a distinctly Slovak variant of Christian socialism – rooted in Catholic 
doctrine, responsive to modern social challenges, and intertwined with national and cultural identity. 

Keywords: Catholic social thought, Christian socialism, Eduard Krajňák, Slovak national movement. 

 

Úvod 

Na začiatku 90. rokov 20. storočia historik Peter Zelenák v prehľade politických strán 

pôsobiacich na Slovensku pri hesle o Krajinskej kresťansko-socialistickej strane naznačil, 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

64 

 

že téma kresťanského socializmu v Uhorsku a konkrétnejšie v Hornom Uhorsku, teda na 

území dnešného Slovenska, je doteraz neprebádanou oblasťou.1 Až vyše desať rokov sa 

neskôr  kresťanskému socializmu venoval Milan Katuninec v publikácii Kresťanské robot-

nícke a odborové hnutie na Slovensku2 a o ďalších desať rokov sa touto témou vo svojej knižne 

vydanej dizertácii zaoberal Jakub Štofaník, v ktorej však väčšiu časť tvorí analýza vzniku 

a ďalšieho pôsobenia sociálneho katolicizmu z celkového európskeho pohľadu a situáciu 

na Slovensku rozoberá dohromady len na niekoľkých stranách.3 Aj vďaka týmto prácam 

poznáme ideové a ideologické pozadie vzniku kresťanského socializmu, jeho inšpiračné 

zdroje, významné osobnosti i tlačové orgány a zásluhou toho môžeme na pozadí biogra-

fického výskumu skúmať aj vedľajšie či okrajové postavy tohto hnutia na Slovensku. Jed-

nou z takýchto postáv bol bratislavský stredoškolský učiteľ Eduard Krajňák (1848 – 1924). 

Pohľad na časové ohraničenie jeho života nám prezrádza, že sa mohol zúčastniť zrodu 

kresťanského socializmu a v skutočnosti aj zasiahol do budovania jeho štruktúr najprv              

v Hornom Uhorsku a potom v Československu. Ukážeme si, ako sa myšlienky kresťan-

ského socializmu prejavovali v publikačných aktivitách Eduarda Krajňáka, najmä v jeho 

článkoch uverejňovaných v novinách a časopisoch, a to aj v takých, v ktorých vykonával 

administráciu alebo redakciu.  

Prínosom výskumu je jeho príspevok k doplneniu doteraz málo prebádanej histo-

riografie kresťanského socializmu v Uhorsku a na Slovensku, ktorá bola donedávna spra-

covaná iba v náčrtoch. Významne rozširuje poznanie o sociálnom katolicizme prostred-

níctvom biografického výskumu Eduarda Krajňáka – doposiaľ opomínanej, no dôležitej 

postavy slovenského kresťansko-sociálneho hnutia. Na základe jeho publicistickej, redak-

torskej a politickej činnosti výskum zároveň dokumentuje, ako sa idey kresťanského so-

cializmu udomácnili v slovenskom prostredí a aký mali vplyv na formovanie spoločen-

ského a politického diskurzu začiatkom 20. storočia. 

 

Začiatky kresťanského socializmu v Uhorsku  

V 19. storočí prebiehala modernizácia vo všetkých sférach spoločnosti a neobišla ani hos-

podárstvo. Budoval sa priemysel, krajiny sa industrializovali a urbanizovali. V dôsledku 

týchto zmien vznikala robotnícka trieda, ktorá sa čoraz častejšie dostávala do pozornosti 

v súvislosti s vyvstávajúcimi sociálnymi otázkami. Ruka v ruke s modernizáciou a na jej 

pozadí prebiehala sekularizácia spoločnosti, na ktorú musela reagovať aj cirkev, nachá-

dzajúca silnú konkurenciu pri riešení sociálneho postavenia robotníctva v sociálno-demo-

kratických stranách a ideologicky sa vyhraňovala aj voči liberalizmu.  

Kresťanský socializmus na Slovensku sa formoval v širšom kontexte rozvoja so-

ciálneho katolicizmu v Rakúsko-Uhorsku od polovice 19. storočia. Impulz priniesla čin-

                                                           
1 ZELENÁK, Peter. Krajinská kresťansko-socialistická strana. In LIPTÁK, Ľubomír (ed.). Politické strany na Slovensku 

1860 – 1989. Bratislava: Archa, 1992, s. 151.  

2 ŠTOFANÍK, Jakub. Medzi krížom a kladivom. Recepcia sociálneho myslenia v katolíckej cirkvi v prvej polovici 20. storočia. 
Praha: Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, 2017. 

3 KATUNINEC, Milan. Kresťanské robotnícke a odborové hnutie na Slovensku. Trnava: Filozofická fakulta Trnavskej uni-
verzity v Trnave, 2006. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

65 
 

nosť nemeckého kňaza Adolpha Kolpinga, ktorý v Prahe zakladal spolky katolíckych to-

varišov pre robotnícku mládež (1852). Podobné iniciatívy sa postupne rozšírili aj do Uhor-

ska. Silný vplyv mal aj biskup Wilhelm Emmanuel von Ketteler so svojou prácou Die 

Arbeiterfrage und das Christentum (1864), v ktorej zdôraznil význam spravodlivej mzdy, druž-

stevníctva a prekonávania triednych rozdielov na kresťanskom základe. Na idey Kettelera 

a ďalších mysliteľov (Karl von Vogelsang, René de la Tour du Pin, Frédéric Le Play) nad-

viazala generácia mladých katolíckych intelektuálov a kňazov, ktorá rozvíjala kresťansko-

sociálne hnutie. 

Významný zlom priniesla encyklika Rerum novarum pápeža Leva XIII. (1891), ktorá 

sa stala základom oficiálneho sociálneho učenia cirkvi. Jej text bol výrazne ladený proti 

socializmu a liberalizmu. Aj keď reakcie v rámci rakúsko-uhorskej hierarchie boli rozpa-

čité, dokument otvoril cestu k zakladaniu katolíckych robotníckych spolkov, odborov                 

a strán. V Uhorsku sa situácia vyvíjala s oneskorením, preto Lev XIII. vydal encykliku 

Constanti Hungarorum (1893), ktorá priamo vyzvala cirkev na podporu sociálnych aktivít. 

Výsledkom bolo založenie Ľudovej strany v Budapešti (Néppárt, 1895), pričom sa v jej 

rámci vyprofilovalo aj kresťansko-sociálne krídlo. Na území Slovenska sa najvýznamnej-

ším centrom kresťanského socializmu stala Banská Bystrica, kde od konca 80. rokov pô-

sobili Kresťansko-sociálny spolok a Kresťanskí tovariši s vlastným spolkovým domom. 

Ich činnosť mala najmä kultúrno-osvetový charakter, no zároveň pripravila pôdu pre 

vznik Kresťansko-sociálnej strany Uhorska (1907), ktorú od roku 1910 viedol Sándor 

Giesswein.  

Slovenskí kňazi ako Arnold Bobok, neskôr aj Andrej Hlinka či Jozef Tiso, často 

využívali sociálne témy pri organizovaní robotníctva a ako nástroj politickej mobilizácie. 

V tomto období sa spájala sociálna agenda s národnou otázkou, čo prispelo k rastu vý-

znamu kresťansko-sociálneho hnutia v slovenskom politickom živote. Aj keď katolícke 

spolky nedosiahli členskú základňu porovnateľnú so sociálno-demokratickými organizá-

ciami, predstavovali dôležitú alternatívu a vytvorili rámec pre prepojenie sociálneho učenia 

cirkvi s politickým a spoločenským dianím na Slovensku. Do roku 1918 sa kresťanský 

socializmus stal etablovanou súčasťou verejného života, čerpajúc zo sociálneho učenia 

cirkvi, ale prispôsobený špecifikám slovenského prostredia a jeho národným a sociálnym 

potrebám.4 

 

Eduard Krajňák ako kresťanský socialista 

Spišskohrušovský rodák Eduard Krajňák vyrastal v Markušovciach v rodine učiteľa na 

miestnej ľudovej škole, o ktorej sa dá predpokladať, že bola rímskokatolíckou školou.5 

Jeho otec Jozef Krajňák sa na svoje povolanie pripravoval v Učiteľskom ústave v Spišskej 

                                                           
4 ŠTOFANÍK, Jakub. Sociálny katolicizmus a sekularizácia. In Forum Historiae, 2015, roč. 9, č. 1, s. 77 – 91. 

5 Dedukujeme tak na základe štatistík z roku 1876, kedy bolo v Spišskej župe 214 cirkevných ľudových škôl oproti 
15 ľudovým školám, ktorých zriaďovateľom bola obec. BOKES, František. Príspevok k uhorskej školskej po-
litike v rokoch 1848 – 1918 so zreteľom na Slovákov. In Historický časopis, 1955, roč. 3, č. 3, s. 387. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

66 

 

Kapitule, ktorý úspešne absolvoval v roku 1843.6 Ľudovú školu v Markušovciach navšte-

voval aj malý Eduard, no základné vzdelanie ukončil na Rímskokatolíckej ľudovej škole     

v neďalekej Spišskej Novej Vsi (1859). Aj ďalšie jeho kroky za štúdiom smerovali na cir-

kevné školy, najprv na rímskokatolícke gymnázium v Levoči a neskôr na cisterciánske 

gymnázium v Jágri, na ktorom stredoškolské vzdelanie ukončil maturitou (1867). Je 

zrejmé, že mladého Eduarda Krajňáka celé detstvo a mladosť formovalo katolícke pro-

stredie. Z obdobia jeho univerzitných štúdií v Pešti a vo Viedni, kde študoval klasické 

jazyky, nám chýbajú informácie zachytávajúce jeho duchovný život.7 Po úspešnom absol-

vovaní univerzitnej skúšky v už spojenej Budapešti v roku 1873 sa rozhodol presťahovať 

sa do Prešporku, kde v tom istom roku na konci augusta nastúpil ako učiteľ klasických 

jazykov na rímskokatolícke gymnázium (dnes Gymnázium Grösslingová v Bratislave), na 

ktorom pôsobil až do konca svojho pracovného života v roku 1907, kedy musel odísť do 

predčasného dôchodku.  

 

Eduard Krajňák 
Múzeum mesta Bratislavy, Literárny fond, autorka reprodukcie: Ľudmila Mišurová 

                                                           
6 MIŠKOVIČ, Alojz. Pamätník 110 ročnice založenia Rímsko-katolíckeho učiteľského ústavu v Spišskej Kapitule. 1819 – 1929. 

Spišská Kapitula; Trnava: Rímsko-katolícký učiteľský ústav v Spišskej Kapitule; Spolok Sv. Vojtecha, 1931,                 
s. 164. 

7 O Krajňákovom štúdiu na gymnáziách i univerzitách pozri RÍMSKY, Marek. Študentské roky Eduarda Krajňáka. 
In Historicko-pedagogické fórum, 2023, roč. 12, č. 1 – 2, s. 26 – 37. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

67 
 

Krajňák bol v osobnom a písomnom kontakte s mnohými významnými osobnos-

ťami slovenského katolíckeho hnutia. Nie je nám známe, ako a kedy do tohto prostredia 

vkročil, čo bolo podnetom tohto vstupu a čo, alebo kto ho vyvolal. Môžeme len predpo-

kladať, že iniciatíva pri získavaní kontaktov vychádzala z Krajňákovej strany. Svoje viero-

vyznanie mohol preukazovať slobodne, to však neplatilo o jeho identifikovaní sa so slo-

venskou národnosťou. S myšlienkami slovenského národného hnutia sa mohol už od det-

stva stretávať vďaka svojmu otcovi. Jozef Krajňák totiž na Učiteľskom ústave v Spišskej 

kapitule študoval v čase priaznivom slovenským národným snahám, keď sa z generálneho 

seminára v Prešporku (Bratislave) vracali do farností v rodnom kraji novokňazi, viacerí           

z nich zároveň členovia Učeného slovenského tovarišstva, pochádzajúci zo Spiša. V pro-

stredí západného Slovenska sa seminaristi zoznamovali s bernolákovskou slovenčinou, 

ktorú ďalej používali a jej používanie presadzovali aj na východe dnešného Slovenska. 

Výrazne im v tomto smere pomáhali spišský biskup Michal, barón Brigido, spišský kano-

nik, prvý riaditeľ ústavu a autor najstaršej pedagogickej odbornej publikácie v bernolákov-

čine Paedagogia Slowenská pre Triwiálské školi Biskúpstva Spišského Juraj Paleš i neskorší riadi-

teľ, pôvodom Poliak Daniel Udránsky.8 Druhým dôležitým momentom z hľadiska národ-

ného uvedomenia Eduarda Krajňáka mohlo byť jeho štúdium na gymnáziu v Levoči. Nie-

koľko rokov pred Krajňákovým nástupom sa na ňom z hľadiska slovenského národného 

hnutia udiala pozitívna zmena. Relatívne krátko po revolučných rokoch 1848 – 1849 sa              

v monarchii uskutočnila reforma školstva, dôsledkom ktorej bol aj príchod českých pro-

fesorov na levočské gymnázium v roku 1851 a vyučovanie aj v materinskom  jazyku. Zo 

slovenského jazyka (v skutočnosti českého) sa časom stal nielen vyučovaný predmet, ale 

popri nemčine aj jeden z vyučovacích jazykov. Azda najzaujímavejšou postavou v učiteľ-

skom zbore bol učiteľ náboženstva Štefan Koštialik, jeden zo zakladateľov Matice sloven-

skej a jej aktívny pracovník na Spiši.9 Nemožno tiež zabudnúť ani na Krajňákove členstvo 

v Spolku sv. Vojtecha, do ktorého vstúpil v roku 1885,10 a v ktorom musel prichádzať do 

styku s takými osobnosťami ako František Richard Osvald, Pavol Novák, Andrej Kubina, 

Martin Kollár, Ján Pöstényi či Andrej Hlinka.  

Približne v tomto čase, presnejšie na konci 80. rokov 19. storočia, začal Krajňák 

prejavovať záujem o ekonomické otázky a sociálne problémy robotníctva. Aj keď sám 

pochádzal z agrárneho prostredia, od konca 60. rokov žil a pohyboval sa vo veľkých mes-

tách, v ktorých sa stretával s touto kvantitatívne vzrastajúcou vrstvou spoločnosti a mohol 

vnímať ich životné podmienky. Bol presvedčený, že ak by sa v prvom rade vyriešili hos-

podárske problémy slovenského ľudu, vyriešil by sa k spokojnosti aj národnostný problém 

Slovákov v Uhorsku.11 Ten, kto sa nevyznal v sociálnych pomeroch, nemohol rozumieť 

                                                           
8 BIZOŇOVÁ, Monika – OLEJNÍK, Vladimír. Duchovné a kultúrne dedičstvo Spišskej Kapituly 2. Jezuitské gymnázium                   

a učiteľský ústav. Ružomberok: Verbum, 2019, s. 86 – 125. 

9 DZURILLA, Lukáš. Slovenčina na katolíckom gymnáziu v Levoči v 50. rokoch 19. storočia. In Z minulosti Spiša 14. 
Levoča: Spišský dejepisný spolok, 2006, s. 113 – 134. 

10 Pamätná kniha Spolku sv. Adalberta (Vojtecha) vydaná k oslave kňazských druhotín Jeho Eminencie Jána Simor-a kardinála, 
prímasa uhorského, arcibiskupa ostrihomského atď. atď. Viedeň: Tlačou Kongregácie Mechitharistov (V. Henricha), 
1886, s. LXXI.  

11 Slovenská národná knižnica – Literárny archív v Martine (ďalej SNK-LA), fond (ďalej f.) Ľudovít Vladimír Rizner, 
sign. M 89 B 26. List Eduarda Krajňáka Ľudovítovi V. Riznerovi z 27. 12. 1889. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

68 

 

ani politike. Podľa neho príčinou biedy vo svete nebola politika, ale práve hospodárske 

pomery.12 Socializmus považoval za rozhodujúci faktor politického vývoja v Európe. Na-

zdával sa, že je otázkou času, kedy socialistické idey prevýšia idey nacionalistické.13 Ako 

bolo spomenuté, pre kresťanský socializmus bola silnou konkurenciou sociálna demokra-

cia. Aj preto Krajňák povzbudzoval slovenských politikov (napríklad Pavla Blaha) a kňa-

zov (Františka Jehličku), aby svojimi článkami v novinách a časopisoch zamedzovali pre-

nikaniu myšlienok sociálnej demokracie medzi robotníkov. Sám sa v tomto smere snažil 

prekladmi prejavov z katolíckeho zjazdu vo Viedni rozširovať jeho idey.14 V tejto súvis-

losti je zaujímavé, že Krajňákov dobrý priateľ, farár v Hnilci, historik a etnograf Štefan 

Mišík vyzýval, aby sa v záujme slovenského ľudu a kňazstva proti svojvôli maďarských 

biskupov spojili kresťanské sily so sociálnymi demokratmi a dokonca, aby aj vo voľbách 

do uhorského snemu slovenskí katolíci volili sociálno-demokratického kandidáta.15 V nie-

ktorých prípadoch aj sám Krajňák uznával, že sociálni demokrati a ich noviny sú jedinými, 

ktoré mali odvahu kritizovať nehanebnosti a násilnosti Maďarov.16 Tak tomu bolo naprí-

klad v liste po tragických udalostiach v Černovej v roku 1907, keď ako jeden z prvých zo 

Slovenska a jediný zo slovenského katolíckeho tábora adresoval Krajňák slová vďaky nór-

skemu obrancovi Slovákov Bjørnstjernovi Bjørnsonovi. Zároveň však naďalej považoval 

sociálnych demokratov za nebezpečenstvo.17 Toto jeho stanovisko môžeme považovať 

za výčitky smerované do vlastného tábora. Riešenie videl v založení „silného“ katolíckeho 

politického (kresťansko-socialistického) denníka, na vytvorení ktorého mal eminentný zá-

ujem aj Andrej Hlinka.18 Eduard Krajňák chcel už v roku 1910 založiť slovenskú kresťan-

sko-socialistickú stranu, ktorá by prevzala program Kresťansko-socialistickej strany Uhor-

ska, ale v národnostnom ohľade by mala jasné slovenské smerovanie.19 Celouhorská Ľu-

dová strana síce proklamovala myšlienku harmonického spolunažívania všetkých spolo-

čenských skupín i národov, ale politická prax tomu nenasvedčovala.20 Záväzok rešpekto-

vať práva nemaďarských národov predstavoval pre ňu skôr taktické gesto, zamerané na 

získanie voličských hlasov, než skutočný politický úmysel.21 

                                                           
12 SNK-LA, f. Ľudovít Vladimír Rizner, sign. M 89 B 26. List Eduarda Krajňáka Ľudovítovi V. Riznerovi z 27. 2. 

1892. 

13 SNK-LA, f. Ľudovít Vladimír Rizner, sign. M 89 B 26. List Eduarda Krajňáka Ľudovítovi V. Riznerovi z 28. 12. 
1891. 

14 Slovenský národný archív v Bratislave (ďalej SNA), f. Pavol Blaho, šk. 8, inv. č. 378. List Eduarda Krajňáka Pavlovi 
Blahovi z 1. 4. 1906. 

15  Centrum spirituality Východ – Západ Michala Lacka v Košiciach (ďalej CSVZML), f. Eduard Krajňák, šk. 1, inv. 
č. 22. List Štefana Mišíka Eduardovi Krajňákovi z 24. 4. 1906. 

16 SNK-LA, f. Ľudovít Vladimír Rizner, sign. M 89 B 26. List Eduarda Krajňáka Ľudovítovi V. Riznerovi, nedatovaný 
(okolo roku 1890). 

17 Nasjonalbiblioteket v Oslo, f. Bjørnstjerne Bjørnson, Brevs.BB2. List Eduarda Krajňáka Bjørnstjernovi Bjørnso-
novi z 29. 10. 1907. 

18 SNK-LA, I. Starý fond A – Korešpondencia, sig. A 767. List Eduarda Krajňáka neznámemu adresátovi z 22. 5. 
1909 (v inventári fondu sa ako adresátka listu chybne uvádza Elena Maróthy-Šoltésová). 

19 SNA, f. Andrej Hlinka, šk. 34, inv. č. 1617. List Eduarda Krajňáka Andrejovi Hlinkovi z 27. 3. 1910. 

20 KATUNINEC, Milan. Slovenské kresťanské odborové hnutie v sociálnom dialógu a konfrontácii. In Forum His-
toriae, 2015, roč. 9, č. 2, s. 71. 

21 LETZ, Róbert. Hlinkova slovenská ľudová strana. Pokus o syntetický pohľad. In LETZ, Róbert – MULÍK, Peter 
– BARTLOVÁ, Alena (eds.). Slovenská ľudová strana v dejinách 1905 – 1945. Martin: Matica slovenská, 2006, s. 15. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

69 
 

Neprehľadná situácia, ktorá nastala po prevrate v roku 1918 a po skončení vojny, 

sa týkala aj kresťanských socialistov na Slovensku. Predseda tejto strany v Bratislave gróf 

Ferdinand Billot sa v januári 1919 sťažoval bratislavskému županovi, že zástupcovia stra-

ny ani Kresťansko-sociálnej slovenskej rady neboli prizvaní na rokovania o príprave pri-

jatia československého ministerstva.22 Slovenskú časť rady, ktorá vznikla 3. januára 1919, 

spoluzakladal a ako predseda viedol Eduard Krajňák, predsedom nemeckej časti bol Fer-

dinand Billot, predsedom maďarskej časti Dezider Nagy a jej správcom na území celého 

Slovenska bol Peter Haverla.23 Rada tiež iniciovala vznik kresťanských odborov24 a po-

stupne sa pretvorila na Kresťansko-sociálnu krajinskú organizáciu.25 Krajňák na začiatku 

roka 1919 viedol delegáciu rady k ministrovi s plnou mocou pre správu Slovenska Vavrovi 

Šrobárovi.26 Šrobár o rok neskôr obvinil kresťanských socialistov zo štvania proti novej 

republike, na čo predstavení strany zareagovali protestom v podobe otvoreného listu.27 

Na prelome rokov 1919 – 1920 bol Krajňák stále ešte predsedom krajinského Zväzu kres-

ťansko-sociálnych spolkov, združení a odborových organizácií.28 Na jar 1920 sa v Čes-

koslovensku schyľovalo k prvým slobodným voľbám, do ktorých chceli ísť slovenskí 

kresťanskí socialisti pôvodne na jednej volebnej listine spolu s Ľudovou stranou podľa 

želania Andreja Hlinku. Kresťansko-sociálne organizácie vo výkonnom výbore Ľudovej 

strany reprezentoval Peter Haverla. Keďže však v záujme časti kresťanských socialistov 

bolo združovať všetky národnosti v republike, vtedajší predseda Ľudovej strany Jozef Bu-

day spoločnú kandidátku považoval za neprijateľnú. Situáciu mala vyriešiť vzájomná po-

rada oboch strán vo februári, konajúca sa v Bratislave, no k zhode nedošlo a do volebného 

boja išli kresťanskí socialisti v niekoľkých volebných okresoch samostatne.29 Podľa peri-

odika kresťanských socialistov Kresťanský robotník kandidovali za vlastnú stranu do pos-

laneckej snemovne Peter Haverla a do senátu Eduard Krajňák, obaja v novozámockom 

okrese (XI. volebný kraj).30 Iné periodiká však Krajňáka označovali za kandidáta Českos-

lovenskej/Slovenskej ľudovej strany (SĽS), za ktorú išiel do volieb z 3. miesta. Okrem 

neho boli na kandidátke nitriansky kanonik Demeter Ďurčanský, inžinier z Bratislavy 

                                                           
22 BANDOĽOVÁ, Margita et al. Od Uhorského kráľovstva k Československej republike. Dokumenty z fondov slovenských regi-

onálnych archívov k udalostiam v rokoch 1918 – 1919. Bratislava, Košice: Štátny archív v Bratislave v spolupráci so 
Štátnym archívom v Košiciach, 2018, s. 212 – 213. 

23 Radujme sa! Veselme sa! In Kresťanský robotník, 1920, roč. 2, č. 5, s. 1 a Otvorený list. In Kresťanský robotník, 1920, 
roč. 2, č. 2, s. 1. 

24 PLEVA, Ján – TICHÝ, Miloš. Kresťanské odbory na Slovensku. Bratislava: Práca, 1967, s. 25. 

25 KATUNINEC, Milan. Kresťanské robotnícke a odborové hnutie na Slovensku, s. 42. 

26 Stalo sa tak pravdepodobne v januári alebo vo februári 1919. SNK-LA, f. Vavro Šrobár, sign. 173 R 14. 

27 Otvorený list. In Kresťanský robotník, 1920, roč. 2, č. 2, s. 1. 

28 Stanovy krajinského Sväzu kresťansko sociálnych spolkov, sdružení a odborových organizácií. In Kresťanský robot-
ník, 1920, roč. 2, č. 10, s. 4. Úradný názov krajinského zväzu bol Krajinské ústredie kresťansko-sociálnych strán, 
odborových organizácii a mládežníckych spolkov na Slovensku. Stanovy krajinského Sväzu kresťansko sociál-
nych spolkov, sdružení a odborových organizácií. In Kresťanský robotník, 1920, roč. 2, č. 6, s. 4. 

29 V úvode textu časopis Kresťanský robotník informuje o piatich volebných okresoch, ale vymenúva iba tri: košický, 
prešovský a novozámocký (podľa nejasného textu článku by mohol byť ešte štvrtý okres – turčiansky). Volebné 
chýry. In Kresťanský robotník, 1920, roč. 2, č. 12, s. 1. 

30 Volebné chýry. In Kresťanský robotník, 1920, roč. 2, č. 12, s. 2. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

70 

 

Vitus Slezák, richtár obce Radava Adolf Melišek a roľník z Viničného František Krasňan-

ský.31 Voľby sa konali 25. apríla 1920. V ten istý deň Krajňák písal Andrejovi Hlinkovi: 

„Ostala mi nádej: dostať sa do senátu – a tu Juriga kandidoval na druhé miesto ing. Sle-

záka, mňa za ním. Aké zásluhy majú Slezákovci? Teda, keď som vykrvácal v boji, zane-

chám rodinu – 2 dcéry – v dlhoch, lebo dlho nevydržím denne 6 – 8 hodín – v minulý 

piatok 10 hodín, pri tom musím články písať pre mesačník, ktorý začne vydávať správca 

Spolku sv. Vojtecha a preklady pre súkromné osoby!“32 Eduard Krajňák vo voľbách ne-

uspel a v Klube senátorov za SĽS boli nakoniec zvolení šiesti poslanci: gymnaziálny pro-

fesor zo Žiliny Ján Kovalík, pedagóg pôvodom z Moravy Jozef Barinka, statkár Juraj Ďur-

čanský (otec známeho politika HSĽS Ferdinanda Ďurčanského), lesný inžinier Július 

Klimko, syn významného predstaviteľa slovenského národného hnutia a matičiara Pavla 

Mudroňa advokát Ján Mudroň a obchodník Teodor Walló zo Zvolena.33 

Po voľbách nemáme správy o Krajňákovi týkajúce sa jeho politického pôsobenia. 

Hlavní aktéri kresťansko-socialistického hnutia na Slovensku, medzi ktorých patrili vodca 

slovenských kresťanských odborárov Rudolf Čavojský34 či historik Ján Mora, ho vo svo-

jich pamätiach vôbec nespomínajú.35 Rovnako v politických periodikách niet o Krajňákovi 

zmienky, jeho meno nenájdeme ani v časopisoch kresťanských socialistov. Iba špekulá-

ciou ostáva, ku ktorej z kresťansko-socialistických strán by sa pridal Eduard Krajňák. Na-

ďalej totiž existovala Krajinská kresťansko-socialistická strana, na celoštátnej úrovni zdru-

žujúca Maďarov, Nemcov i časť Slovákov, na čele s Eugenom (Jenő) Lelleyom s ústred-

ným tlačovým orgánom s príznačným názvom Kresťanský socialista.36 Do volieb v roku 

1920 išla ako Maďarsko-nemecká kresťansko-socialistická strana.37 Voči nim ako voči ma-

ďarónom sa ostro vymedzovali čisto slovenskí kresťanskí socialisti s novinami Slovenský 

kresťanský socialista, ktoré mali podtitul Orgán Všeodborového združenia slovenských 

kresťanských socialistov zorganizovaných v Slovenskej ľudovej strane.38 

Eduard Krajňák ostal z volebných výsledkov sklamaný a stiahol sa z politického         

i verejného života. Napriek tomu sa jeho meno objavilo v sekundárnom prameni (dobovej 

tlači zo 40. rokov). Bol v ňom označený ako okresný predseda SĽS Bratislava – mesto           

                                                           
31 Kandidáti slovenskej ľudovej strany do snemovne / Do senátu: In Slovák, 1920, roč. 2, č. 64 (14) (1. 4. 1920), s. 4; 

Kandidáti slovenskej ľudovej strany do snemovne / Do senátu: In Slovák, 1920, roč. 2, č. 65 (15) (8. 4. 1920), 
s. 3; K voľbám do senátu. In Slovenský východ, 1920, roč. 2, č. 92 (22. 4. 1920), s. 2.  

32 SNA, f. Andrej Hlinka, šk. 34, inv. č. 1617. List Eduarda Krajňáka Andrejovi Hlinkovi z 25. 4. 1920. 

33 NASKE, Miloslav – PENÍŽEK, Josef. Národní shromáždění republiky Československé: poslanecká sněmovna. Jičín: Šmejc 
a spol, 1924, s. 61. 

34 ČAVOJSKÝ, Rudo. Spomienky kresťanského odborára. Bratislava: Lúč, 1996. 

35 MORA, Ján. Boj a práca slovenských kresťanských robotníkov. In ČAVOJSKÝ, Rudolf (ed.). Slovenské kresťanské 
odbory včera a dnes. Bratislava: Lúč, 2001, s. 17 – 66. 

36 Od decembra 1920 do polovice januára 1921 (prvé dve čísla nového ročníka) mal názov Slovenský kresťanský 
socialista, na čo s rozhorčením reagoval aj žilinský rovnomenný časopis. 

37 ZELENÁK, Peter. Krajinská kresťansko-socialistická strana. In LIPTÁK, Ľubomír (ed.). Politické strany na Sloven-
sku, s. 150.  

38 Už vyšiel! Ten náš “Slovenský kresťanský socialista”. Už vyšiel!!! In Slovenský kresťanský socialista (Žilinský), 1921, 
roč. 1, č. 1, s. 1. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

71 
 

v rokoch 1919 – 1921.39 Po jari 1920 však napísal sotva päť listov a publikoval už iba 

jeden príspevok.40  

  

Publicista 

Pri pohľade na rekonštrukciu bibliografickej činnosti Eduarda Krajňáka môžeme pozoro-

vať, že do časopisov začal vo väčšom počte prispievať až ako dôchodca po roku 1907. 

To si môžeme vysvetľovať jednak ako možnosť prilepšiť si k dôchodku, ale aj ako začia-

tok serióznejšej politickej práce. Katolícky ladené príspevky pred rokom 1907 publikoval 

iba sporadicky a šlo najmä o anotácie alebo prehľady literárnej tvorby v slovanských kra-

jinách, uverejňované v maďarskom časopise Katolikus Szemle.41 Pod pseudonymom E. 

Kuna mu vyšlo niekoľko článkov v Katolíckom kalendári, ktorý vydával krajanský spolok 

Jednota, založený v Spojených štátoch amerických.42 Jeho prvým príspevkom, v ktorom 

sa dotkol aj témy sociálnych otázok robotníctva, je článok v mesačníku Slovenský obzor 

s názvom Peňažníctvo a mzda robotnícka. V rozmedzí rokov 1908 – 1909 napísal takmer 

30 článkov pre kresťansko-socialistický dvojtýždenník Naše noviny,43 vychádzajúci v Ban-

skej Bystrici, redigovaný už spomínaným Arnoldom Bobokom. Kresťansko-sociálne 

strany na prelome 19. a 20. storočia spojili sociálny katolicizmus s výrazným antisemitiz-

mom, ktorý najvýraznejšie reprezentoval dlhoročný viedenský starosta Karl Lueger  (1844 

– 1910) a jeho diskriminačná politika voči Židom vo Viedni.44 Tento postoj, šírený aj 

kňazmi mimo hlavného mesta, rozšíril negatívne stereotypy o Židoch a zároveň podkopal 

dôveryhodnosť kresťansko-sociálneho hnutia. Z článkov, ktoré Krajňák v Našich novi-

nách uverejnil pod pseudonymom Spišiak alebo autorskou značkou E. K., je vyše 50 % 

protižidovských. Naše noviny boli antisemitizmom až posadnuté a ťažko by sme našli 

aspoň jedno ich vydanie, v ktorom by nebol uverejnený ani jeden nenávistný článok proti 

Židom. Krajňák väčšinu svojich článkov preberal zo zahraničnej tlače a niekedy k nim 

pridal aj vlastný stručný komentár. Hneď v prvom svojom príspevku v spomínanom pe-

riodiku informoval o súťaži viedenského denníka Reichspost o najlepšiu odpoveď na 

otázku: Koho čitatelia považujú za najväčšieho nepriateľa ľudu? Podľa očakávania najviac 

z nich znepokojovala zlá, úplatná a nesvedomitá židovsko-liberálna tlač, pretože rozširo-

vala úžeru, nemravnosť a slobodomyseľnosť, podporovala nehanebné konanie, zločinné 

jednanie a bojovala proti duševnému, mravnému a hospodárskemu obrodeniu kresťanov. 

V článku sa vyskytol aj v protiliberálnej tlači zrejme často citovaný verejný prejav britského 

                                                           
39 Župné a okresné organizácie HSĽS a ich predsedovia. In Slovák, 1943, roč. 25, č. 290, s. 12. 

40 KRAJŇÁK, Eduard. Historia Bratislavy. In KLÍMA, Stanislav (ed.). Slovenská zem. Košice: Julius Kustra, 1921,                 
s. 185 – 188. 

41 Pozri napríklad KRAJNYÁK, Ede. Szláv szemle. In Katolikus Szemle, roč. 13, 1899, č. 3, s. 498 – 505; KRAJNYÁK, 
Ede. Szláv szemle. In Katolikus Szemle, roč. 14, 1900, č. 1, s. 57 – 62; KRAJNYÁK, Ede. Szláv szemle. In Katolikus 
Szemle, roč. 15, 1901, č. 1, s. 85 – 89. 

42 KUNA, E. Ústřední Matice školská. In Jednota. Katolícky kalendár na obyčajný rok 1903, 1903, roč. 8, s. 108 – 109; 
KUNA, E. Prešporok. In Jednota. Katolícky kalendár na obyčajný rok 1903, 1903, roč. 8, s. 120 – 125; KUNA, E. 
Rozhľad po katolíckych missiách. In Jednota. Katolícky kalendár na obyčajný rok 1903, 1903, roč. 8, s. 126 – 127.  

43 Naše noviny mali podtitul Úradný politický časopis pre kresťanských socialistov. 

44 ŠTOFANÍK, Jakub. Kresťansko‐sociálne myslenie a prax na Slovensku (1891 – 1945). In DUDEKOVÁ KOVÁ-
ČOVÁ, Gabriela et al. Od almužny k nároku. Vízie a prax sociálnej politiky na Slovensku a v českých krajinách 19. a 20. 
storočia. Praha: Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, 2024, s. 152. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

72 

 

finančníka, bankára, aktivistu, filantropa a šerifa Londýna Mosesa Montefioreho (1784 – 

1885), v rámci ktorého údajne vyhlásil: „Zmocníme sa svetovej tlače!“45 V ruských novi-

nách Moskovskije vedomosti bratislavského učiteľa na dôchodku zaujala obrana Karla 

Luegera, ktorý ako ochranca „kresťansko-árijskej kultúry úspešne bojoval proti židovskej 

tlači a semitskému pôžitkárstvu“.46 Mimoriadnym schopnostiam Luegera „vyslobodiť 

kresťanské obyvateľstvo z moci židovského veľkapitálu a zo zhubných bludných učení 

židovského socializmu v Rakúsku“, teda v krajine, v ktorej v porovnaní s inými najväčšmi 

panoval židovský veľkokapitál, venoval priestor aj Krajňákom citovaný nemenovaný an-

glický denník.47 Krajňák sa obával a varoval pred odlivom veriacich z radov katolíckej 

cirkvi tak, ako sa to podľa viedenského denníka Neue Freie Presse udialo vo Francúzsku, 

kde sa síce stavali kostoly, kláštory, školy a ústavy, ale zanedbala sa úloha katolíckej tlače, 

ktorá prehrala súboj s liberálno-židovskými novinami.48  

K publikačným aktivitám Eduarda Krajňáka je potrebné prirátať aj jeho preklady, 

zvlášť ak ide o témy duchovné, alebo tie, ktoré sa týkajú kresťanského socializmu. Na 

stránkach časopisu Sv. Adalbert (Vojtech) od roku 191049 a potom aj v Buditeľovi kato-

líckeho ľudu50 bol v redakčných oznamoch inzerovaný preklad knihy Jána Nagy Čo sľubuje 

a čo dáva sociálna demokracia,51 vydaný v Budapešti Spolkom sv. Štefana. Knihu preložil                      

(v dobovom jazyku „poslovenčil“) E. Spišiak, čo bol jeden z Krajňákových pseudonymov. 

Veľkou zaujímavosťou tohto prekladu je, že v žiadnej z knižníc nie je o nej žiadny bibli-

ografický záznam. Pritom kniha musela byť vydaná, pretože sa spomína v literatúre belet-

ristického charakteru. Ide opäť o preklad, tentoraz budúci minister školstva Jozef Sivák 

preložil knihu jágerského pomocného biskupa Endreho Kristona, ktorá mala v slovenčine 

názov Dvaja bratia Sivoňovci.52 Predpokladáme, že v pôvodnom maďarskom znení kniha 

cituje prácu Jána Nagy, ale Sivák v slovenskom jazyku už spomenul Krajňákov preklad, 

ktorý musel poznať. Kriston použil Nagyovu knihu ako príklad dobrej poučnej knihy, 

ktorá jednoduchým spôsobom vysvetlí aj obyčajnému človeku, aké nebezpečenstvo pred-

stavuje sociálna demokracia a ako oponovať jej myšlienkam. 

 

Administrátor katolíckych ľudových časopisov 

Pri skúmaní publicistických a redaktorských aktivít Eduarda Krajňáka sa do popredia do-

stáva predovšetkým jeho podiel na vzniku a vydávaní časopisu Sv. Adalbert (Vojtech). Už 

samotný názov periodika bol neobvyklý, kombinoval latinskú podobu mena svätca                   

s jeho slovenským variantom, čo odrážalo aj dlhšie spory o používanie slovanského mena 

„Vojtech“ v cirkevných a spolkových kruhoch. Časopis síce niesol rovnaké označenie ako 

                                                           
45 SPIŠIAK. Koho držíte za najväčšieho nepriateľa ľudu? In Naše noviny, roč. 2, č. 16, s. 2 – 3. 

46 E. K.  Veľký význam kresťansko-sociálneho pohybu v Rakúsku. In Naše noviny, roč. 2, č. 16, s. 5. 

47 SPIŠIAK. Anglický hlas o kresťanskosocialnej stránke. In Naše noviny, roč. 2, č. 51, s. 1 – 2. 

48 E. K.  Protikresťanská tlač to vykonala. In Naše noviny, roč. 2, č. 16, s. 5. 

49 Sv. Adalbert (Vojtech), 1910, roč. 2, č. 3, s. 24. 

50 Odporúčanie kníh a časopisov. In Buditeľ katolíckeho ľudu, 1915, roč. 1, č. 1, s. 11. 

51 V origináli NAGY, János. Mit igér és mit ad a szocialdemokracia. Budapešť: Szent-István-Társulat, 1903. 

52 KRISTON, Andrej. Dvaja bratia Sivoňovci. B. m: b. v., b. r. Zmienka o preklade Eduarda Spišiaka je na strane 25.                 
V origináli KRISTON, Endre. A két Daru testvér. Eger: Érseki Liceum Nyomda, 1911. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

73 
 

známy Spolok sv. Vojtecha, no nebol jeho oficiálnym orgánom, pretože vznikol z iných 

podnetov a vďaka spolupráci s pražským benediktínskym kláštorom v Emauzoch, kde 

pôsobil opát Alban Schachleiter. Krajňákov záujem o vydávanie časopisu zapadal do šir-

šieho stredoeurópskeho kontextu. V Prahe existoval český mesačník Svatý Vojtěch, ktorý 

bol orgánom českého oddelenia Spolku sv. Bonifáca – medzinárodného katolíckeho hnu-

tia podporujúceho veriacich v protestantskom prostredí. Schachleiter sa inšpiroval týmto 

modelom a Krajňák mu sprostredkoval kontakty so slovenským cirkevným prostredím. 

Zámer vydávať slovenský katolícky mesačník sa začal konkretizovať v rokoch 1906 – 

1907, keď sa  o podpore časopisu rokovalo aj na biskupskej konferencii. Projekt sa však 

od začiatku boril s finančnými i organizačnými ťažkosťami. Prvé číslo slovenského Sv. 

Adalberta (Vojtecha) vyšlo vo februári 1909. Obsahovo sledoval Krajňákovu koncepciu: 

prinášal apologetické články, katechetické poučenia, texty o stave Cirkvi doma i v zahra-

ničí, misijné správy, charitatívne aktivity, ale aj príspevky určené deťom či krátke roz-

právky. Súčasťou boli ohlasy čitateľov a drobné vtipy. Časopis sa predával za 4 haliere, 

ročné predplatné stálo 75 halierov, pričom výnos mal byť použitý na podporu chudob-

ných slovenských kostolov. Ambície opáta Schachleitera boli veľké, plánoval náklad až 50 

000 výtlačkov. Realita však rýchlo ukázala obmedzenosť slovenského čitateľského pro-

stredia. Už v prvom ročníku náklad klesol na 7000 kusov a keď administráciu prevzal 

Krajňák, tlačilo sa 5 200 výtlačkov. Hlavnými problémami boli neplatiaci odberatelia, ne-

dostatok kvalitných redaktorov a nestabilné financovanie. Zatiaľ čo niektorí kňazi a inte-

lektuáli prejavili záujem spolupracovať, viacerí, ako napríklad Pavol Jantausch či František 

Jehlička, nakoniec ponuky neprijali, alebo sa zapájali len sporadicky. Redakciu nakoniec 

viedol Jozef Buday, no Krajňák s jeho prácou nebol spokojný a obával sa dokonca spoli-

tizovania mesačníka. Administráciu viedol najskôr kapucín Kazimír Hasák, potom Pavol 

Juraši a od roku 1910 samotný Krajňák zo svojho bytu v Bratislave. Neistota sa prejavila 

aj pri výbere tlačiarní. Po pokusoch v Budapešti a Košiciach sa napokon časopis tlačil                  

v Bratislave, kde sa do procesu zapojila Katolícka literárna spoločnosť. Od roku 1910 sa 

vydavateľstvo osamostatnilo a Krajňák spolu s tromi kňazmi založil Katolícke literárne 

družstvo, aby časopis udržal pri živote. Ani to však neodstránilo dlhodobé finančné ťaž-

kosti. Často museli zasahovať vysokí cirkevní hodnostári, napríklad ostrihomský arcibis-

kup Klaudius František Vasari či spišský biskup Alexander Párvy, ktorí jednorazovo po-

skytli stovky korún na preklenutie dlhov. Medzi prispievateľmi nachádzame približne 

dvadsiatku autorov, ktorí používali rozličné pseudonymy. Okrem Jantauscha či Jandu pri-

spieval aj sám Krajňák. Ich texty pokrývali témy slovanskej vzájomnosti, cirkevných sláv-

ností či kritiky sociálnej demokracie. Jediným autorom, ktorý sa podpisoval plným me-

nom, bol košický biskup Augustín Fischer-Colbrie. Časopis Sv. Adalbert (Vojtech) vyšiel 

pod týmto názvom naposledy v auguste 1914,53 čo mohlo súvisieť s vypuknutím sveto-

vého vojnového konfliktu, avšak jeho kontinuita bola prerušená len na šesť mesiacov. 

Počas nich sa situácia skonsolidovala natoľko, že časopis pokračoval už pod novým ná-

zvom Buditeľ katolíckeho ľudu. Hneď v úvodných slovách prvého čísla redakcia vysvet-

ľuje dôvody, ktoré viedli k zmene názvu. Podľa nepodpísaného autora textu úvodníka, 

                                                           
53 RÍMSKY, Marek. Časopis Sv. Adalbert (Vojtech). In Knižnica, 2021, roč. 22, č. 1, s. 66 – 74. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

74 

 

ktorým s najväčšou pravdepodobnosťou bol samotný Eduard Krajňák, bola hlavným dô-

vodom zhoda názvov s trnavským Spolkom sv. Vojtecha, ktorá viedla k mnohým nedo-

rozumeniam čitateľov, ktorí neraz posielali peniaze alebo inú poštu pôvodne adresovanú 

spolku, ale doručenú administrácii časopisu v Bratislave a naopak. Slovo buditeľ v novom 

názve malo symbolicky prebúdzať ľud „z náboženskej liene,54 ľahostajnosti a spánku                   

k čulému životu kresťanskej pravdy, spravodlivosti a lásky, budiť v ňom túžbu po zdoko-

naľovaní samých seba…“55 Prvú stranu časopisu, ktorý nemal obálku, ale v hornej polo-

vici ho tvorila grafika, navrhol a výtvarne spracoval český maliar Jan Köhler (1873 – 

1941),56 známy ako autor mnohých diel s cirkevnými motívmi.57 Na rozdiel od svojho 

predchodcu, nový mesačník Buditeľ katolíckeho ľudu po celý čas existencie redigoval 

Eduard Krajňák, ktorý zároveň viedol aj administráciu. Vnútorná štruktúra oboch časopi-

sov sa od seba príliš nelíšila, obsah 12-stranového periodika tvorili poučné články, príbehy, 

krátke poviedky, prehľad o dianí v katolíckom svete a misiách, články s osvetovou, zdra-

votníckou a protialkoholickou tematikou a priestor mala i zábava v podobe vtipov, rébu-

sov, tajničiek a krížoviek. Keďže časopis vychádzal vo vojnových rokoch, takmer v každé 

číslo časopisu informovalo o situácii na frontoch. Okrem redakčných článkov do časopisu 

prispievali autori, ktorých bol v porovnaní so Sv. Adalbertom viditeľne menší počet                     

a takisto sa skrývali za pseudonymami, z ktorých sa viacero nenachádza ani v slovníkoch 

pseudonymov.58 Patrili k nim Alexander, Bogoljub, Dr., K-nyi, Mariánsky ctiteľ,  či Tvoj 

otec. Pod skratkou „S“ sa mohol ukrývať František Jehlička, Franko V. Sasinek, Ján Sme-

tanay alebo Ján Straka. Jediným rozpoznateľným autorom bol Ferdinand Dúbravský, po-

užívajúci pseudonymy F. D…ský, Strýčko F., Str. Frd. a St. F. Martinov. Časopis sa                     

v priebehu piatich ročníkov tlačil v štyroch tlačiarňach, do 11. čísla prvého ročníka u Jo-

zefa Teslíka v Skalici, ktorého po zvyšok a celý nasledujúci ročník nahradil Bohuslav Ra-

pek v Holíči. Tlač tretieho ročníka prevzal Leo, účastinná spoločnosť v Ružomberku a od 

roku 1918 do konca časopis tlačila kníhtlačiareň Bonifatio v Prahe. Aj vzhľadom na pre-

biehajúcu vojnu, jednotlivé čísla mesačníka vychádzali veľmi nepravidelne a niekedy sa 

spájali aj tri čísla do jedného. Zlomová bola jeseň v roku 1918 a vznik Československa. 

Tento moment sa viditeľne prejavil aj na diskontinuite vydaní Buditeľa, a to najmä v na-

sledujúcom roku. Piaty ročník začal trojčíslom 1 – 3, ktoré vyšlo až v júli 1919, v marci 

1919 vyšlo spätne 12. číslo štvrtého ročníka, ktoré pôvodne malo vyjsť v decembri 1918. 

V decembri 1919 vyšli dve trojčísla 7 – 9 a 10 – 12, čo boli zároveň posledné vydania 

časopisu.  

Biobibliografický výskum Eduarda Krajňáka prekvapivo v Buditeľovi odhalil pub-

likovanie dlho hľadaného prekladu textu pôvodne španielskej knihy El católico de acción 

(Katolík činom) z roku 1905, autorom ktorej bol jezuita Gabriel Palau. Preklad sa hľadal 

                                                           
54 Slovo lieň je zastaraný knižný, alebo básnický výraz pre lenivosť. 

55 K našim čitateľom. In Buditeľ katolíckeho ľudu, 1915, roč. 1, č. 1, s. 1. 

56 CSVZML, f. Eduard Krajňák, inv. č. 20, šk. č. 1. Listy Jana Köhlera Eduardovi Krajňákovi z 5. a 13. 12. 1914. 

57 Köhler, Jano. In TOMAN, Prokop – TOMAN, Prokop H. Nový slovník československých výtvarných umělců 1. Praha: 
Ivo Železný, 1947, s. 513. 

58 HANAKOVIČ, Štefan (ed.). Slovník pseudonymov slovenských spisovateľov. Martin: Matica slovenská, 1961; ORMIS, 
Ján V. Slovník slovenských pseudonymov. Martin: Slovenská národná knižnica, 1944. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

75 
 

v krajanských periodikách v Spojených štátoch amerických, pretože sám Krajňák vo svo-

jich poznámkach uviedol, že jeho text vyšiel pod názvom Činný katolík v meste Middle-

town v roku 1923.59 Toto mesto bolo sídlom spolku Prvá katolícka slovenská jednota, 

ktorý vydával Katolícky kalendár Jednota, preto sa možno domnievať, že preklad vyšiel                     

v ňom. Krajňák ako znalec viacerých slovanských jazykov však využil chorvátske vydanie 

(Katolik na djelu) neskoršieho sarajevského arcibiskupa Ivana Šarića z roku 1916.60 Texty 

prekladu však vychádzali aj na Slovensku, a to v Duchovnom pastierovi i v Buditeľovi. 

Kým v prvom menovanom periodiku vyšli iba náhodné úryvky Činného katolíka pod pse-

udonymami S a Salesius, ktoré patrili Františkovi Jehličkovi,61 v Buditeľovi sa pod ne nikto 

nepodpísal, no nesporne ich vo „svojom vlastnom časopise“ a systematicky od prvej ka-

pitoly prekladaného diela v rokoch 1917 – 1919 publikoval Krajňák.62 Pre úplnosť možno 

dodať, že knižka, prirovnávaná k spisu Tomáša Kempenského Nasledovanie Krista, bola                 

v našich končinách veľmi populárna a je prirodzené, že dielo jezuitu aj v Československu 

prekladali jeho spolubratia. V českých krajinách vyšla vo viacerých vydaniach, prvýkrát             

v roku 1920 zásluhou Josefa Vraštila.63 Od toho istého roku vychádzal jej preklad aj vo 

viacerých číslach na pokračovanie v časopise Škola Božského Srdce Páně pod názvom 

Katolík skutkem.64 Prvé slovenské vydanie pripravil Izidor Štefík v roku 1937.65 

Krajňákova angažovanosť pri zakladaní a udržiavaní časopisov Sv. Adalbert a Bu-

diteľ katolíckeho ľudu je dôkazom jeho zanietenia pre slovenské katolícke publikum. Na-

priek všetkým ťažkostiam sa mu podarilo na šesť rokov etablovať mesačník, ktorý zane-

chal stopu v dejinách slovenskej katolíckej publicistiky. Aj keď projekt nedosiahol pô-

vodné ambície, odhalil zložitosť cirkevných, finančných a národno-politických okolností 

začiatku 20. storočia a stal sa významnou kapitolou v Krajňákovom živote i v dejinách 

slovenského katolíckeho novinárstva. 

 

Záver 

Kresťanský socializmus na Slovensku vznikal ako špecifická odpoveď na sociálne, ná-

rodné a duchovné výzvy prelomu 19. a 20. storočia. Na rozdiel od liberálnych alebo mar-

xistických konceptov sociálnej spravodlivosti sa opieral o katolícku sociálnu náuku a usi-

loval sa spojiť náboženské princípy s praktickým riešením sociálnych otázok. Osobnosť 

Eduarda Krajňáka v tomto kontexte predstavuje dôležitý, hoci doteraz nedocenený článok 

vo vývine slovenského kresťanského socializmu. Jeho pedagogická a publicistická činnosť 

prispela k šíreniu ideí sociálnej solidarity, kresťanskej etiky a národnej spolupatričnosti, no 

                                                           
59 CSVZML, f. Eduard Krajňák, šk. 1, inv. č. 2. Súpis vlastných prác (nedatovaný). 

60 Archív Spolku sv. Vojtecha, f. Eduard Krajňák, fasc. 86 E, č. 106. List Eduarda Krajňáka Jánovi Pöstényimu z 29. 
10. 1921. 

61 Z novšej asketiky. O prostriedkoch činnosti. In Duchovný pastier, 1917 – 1918, roč. 1, č. 2, s. 87 - 88 a č. 4,                               
s. 204 – 205. 

62 Účinný katolík. In Buditeľ katolíckeho ľudu, 1917, roč. 3, č. 3, s. 19-20. Posledný úryvok – Kniha I., hlava 16 vyšla              
v Buditeľ katolíckeho ľudu, 1919, roč. 4, č. 12, s. 80 – 81. 

63 PALAU, Gabriel. Katolík činem. Olomouc: Nákladem časopisu Našinec, 1920.  

64 PALAU, Gabriel. Katolík skutkem. In Škola Božského Srdce Páně, 1920, roč. 54, č. 8, s. 167 – 168. 

65 PALAU, Gabriel. Činný katolík. Ružomberok: Naše Noviny, 1937. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

76 

 

zároveň odhaľuje limity dobového myslenia, najmä v prijímaní antisemitických stereoty-

pov charakteristických pre vtedajšie stredoeurópske kresťansko-sociálne prostredie. Kraj-

ňákova práca ukazuje, že slovenský kresťanský socializmus bol nielen ideovým, ale aj kul-

túrnym a identitotvorným fenoménom, ktorý prepojil sociálnu angažovanosť s katolíckou 

vierou a národným sebauvedomením. Výsledky výskumu tak dopĺňajú doterajšie poznanie 

o začiatkoch kresťansko-sociálneho hnutia a potvrdzujú jeho význam pri formovaní mo-

derného spoločenského a politického myslenia na Slovensku. 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Pramene 

Archív Spolku sv. Vojtecha v Trnave 

fond Eduard Krajňák 

Centrum spirituality Východ – Západ Michala Lacka v Košiciach 

f. Eduard Krajňák 

Nasjonalbiblioteket v Oslo 

f. Bjørnstjerne Bjørnson 

Slovenská národná knižnica – Literárny archív v Martine 

I. Starý fond A – Korešpondencia 

f. Ľudovít Vladimír Rizner 

Slovenské národné múzeum v Martine 

f. Andrej Kmeť 

Slovenský národný archív v Bratislave 

f. Pavol Blaho  

f. Andrej Hlinka 

 

Dobové periodiká 

Buditeľ katolíckeho ľudu, 1915 – 1919 

Duchovný pastier, 1917 – 1918 

Kresťanský robotník, 1919 – 1920 

Kresťanský socialista, 1920 – 1921 

Naše noviny, 1908 – 1909 

Slovák, 1920 

Slovenský kresťanský socialista, 1921 – 1923 

Slovenský východ, 1920 

Sv. Adalbert (Vojtech), 1909 – 1914 

 

Literatúra 

BANDOĽOVÁ, Margita et al. Od Uhorského kráľovstva k Československej republike. Dokumenty 

z fondov slovenských regionálnych archívov k udalostiam v rokoch 1918 – 1919. Bratislava, Ko-

šice: Štátny archív v Bratislave v spolupráci so Štátnym archívom v Košiciach, 2018. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

77 
 

BOKES, František. Príspevok k uhorskej školskej politike v rokoch 1848 – 1918 so zre-

teľom na Slovákov. In Historický časopis, 1955, roč. 3, č. 3, s. 361 – 409. 

ČAVOJSKÝ, Rudolf (ed.). Slovenské kresťanské odbory včera a dnes. Bratislava: Lúč, 2001. 

ČAVOJSKÝ, Rudo. Spomienky kresťanského odborára. Bratislava: Lúč, 1996. 

HANAKOVIČ, Štefan (ed.). Slovník pseudonymov slovenských spisovateľov. Martin: Matica slo-

venská, 1961.  

KATUNINEC, Milan. Kresťanské robotnícke a odborové hnutie na Slovensku. Trnava: Filozo-

fická fakulta Trnavskej univerzity v Trnave, 2006. 

KATUNINEC, Milan. Slovenské kresťanské odborové hnutie v sociálnom dialógu a kon-

frontácii. In Forum Historiae, 2015, roč. 9, č. 2, s. 69 – 89. 

LETZ, Róbert – MULÍK, Peter – BARTLOVÁ, Alena (eds.). Slovenská ľudová strana v de-

jinách 1905 – 1945. Martin: Matica slovenská, 2006. 

LIPTÁK, Ľubomír (ed.). Politické strany na Slovensku 1860 – 1989. Bratislava: Archa, 1992. 

MIŠKOVIČ, Alojz. Pamätník 110 ročnice založenia Rímsko-katolíckeho učiteľského ústavu v Spiš-

skej Kapitule. 1819 – 1929. Spišská Kapitula; Trnava: Rímsko-katolícký učiteľský ústav 

v Spišskej Kapitule; Spolok Sv. Vojtecha, 1931. 

NASKE, Miloslav – PENÍŽEK, Josef. Národní shromáždění republiky Československé: posla-

necká sněmovna. Jičín: Šmejc a spol., 1924. 

ORMIS, Ján V. Slovník slovenských pseudonymov. Martin: Slovenská národná knižnica, 1944. 

RÍMSKY, Marek. Časopis Sv. Adalbert (Vojtech). In Knižnica, 2021, roč. 22, č. 1, s. 66 – 

74. 

RÍMSKY, Marek. Študentské roky Eduarda Krajňáka. In Historicko-pedagogické fórum, 2023, 

roč. 12, č. 1 – 2, s. 26 – 37. 

ŠTOFANÍK, Jakub. Kresťansko‐sociálne myslenie a prax na Slovensku (1891 – 1945). In 

DUDEKOVÁ KOVÁČOVÁ, Gabriela et al. Od almužny k nároku. Vízie a prax sociálnej 

politiky na Slovensku a v českých krajinách 19. a 20. storočia. Praha: Univerzita Karlova, 

Filozofická fakulta, 2024, s. 147 – 164. 

ŠTOFANÍK, Jakub. Medzi krížom a kladivom. Recepcia sociálneho myslenia v katolíckej cirkvi                  

v prvej polovici 20. storočia. Praha: Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, 2017. 

ŠTOFANÍK, Jakub. Sociálny katolicizmus a sekularizácia. In Forum Historiae, 2015, roč. 9, 

č. 1, s. 77 – 91. 

TOMAN, Prokop – TOMAN, Prokop H. Nový slovník československých výtvarných umělců 1. 

Praha: Ivo Železný, 1947. 

 

Adresa autora: 

PhDr. Marek Rímsky 

Katedra histórie, Filozofická fakulta UPJŠ v Košiciach 

Moyzesova 9, 040 01  Košice 

e-mail: marek.rimsky@student.upjs.sk 

 

 

mailto:marek.rimsky@student.upjs.sk


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

 

78 
 

Krst ako nástroj záchrany Židov na Slovensku 

v rokoch 1938 – 19441 
 

Peter Borza 

https://doi.org/10.54937/nhe.2025.14.2.78-91 

Baptism as a means of saving Jews in Slovakia between 1938 and 1944 

Abstract: This study explores the phenomenon of baptism as a strategic tool for rescuing Jews in Slovakia 
during the years 1938–1944, with a particular focus on the role of the Greek Catholic Church. Drawing 
on extensive archival research, including church records, state documents, and personal testimonies, the 
paper analyzes the legal, religious, and social dimensions of conversions during the Holocaust. It reveals 
that although baptism did not guarantee legal immunity under Slovak law, it often served as a practical 
means to delay deportation or obtain presidential exemptions. The research highlights the moral courage of 
clergy, especially Bishop Pavol Gojdič, whose leadership inspired many priests to act in defiance of both 
ecclesiastical norms and state policies. The motivations behind these acts of rescue ranged from personal 
relationships and humanitarian compassion to deep Christian convictions. The study also examines the 
reactions of various Christian denominations, noting a spectrum from conservative adherence to doctrine to 
liberal, life-saving flexibility. 

In a broader European context, this research contributes to the understanding of how religious institutions 
responded to genocidal regimes. It underscores the potential of faith communities to act as agents of moral 
resistance and humanitarian aid. The ecumenical cooperation observed among different churches in Slova-
kia serves as a model for interfaith solidarity in times of crisis. The findings call for renewed reflection on 
the ethical responsibilities of religious leaders and institutions in defending human dignity, especially amid 
rising intolerance and extremism across Europe. This historical case study offers a compelling reminder 
that individual acts of conscience—often rooted in faith—can have life-saving consequences. It also affirms 
the enduring relevance of Christian teachings on love and justice in confronting systemic evil. 

Keywords: Baptism, Holocaust, Jews, Greek Catholic Church, Slovakia, interfaith solidarity. 

 

                                                           
1 Štúdia bola vypracovaná v rámci projektu podporovaného Vedeckou grantovou agentúrou Ministerstva školstva, 

vedy, výskumu a športu Slovenskej republiky a Slovenskou akadémiou vied pod číslom VEGA MŠVVaŠ SR               
č. 1/0109/22 Stratégie prežitia holokaustu a mestské elity II. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

79 
 

Úvod 

Fenomén krstu ako nástroja záchrany Židov na Slovensku v rokoch 1938 – 1944, so za-

meraním na úlohu Gréckokatolíckej cirkvi, bol predmetom rozsiahleho výskumu archív-

nych prameňov štátnej a cirkevnej proveniencie. Výskum, doplnený zaznamenanými sve-

dectvami preživších a ich záchrancov, spolu s publikovanými prácami k téme holokaustu, 

vytvoril priestor na rozšírenie poznania o holokauste a o krste ako špecifickej forme zá-

chrany Židov, ktorá bola možná na Slovensku. Cieľom výskumu bola analýza právnych, 

spoločenských a náboženských aspektov konverzií, identifikácia motivácií duchovných a 

zhodnotenie ich významu v kontexte holokaustu. Výskum sa snažil odpovedať na otázku, 

do akej miery krst prispel k záchrane života a aké faktory ovplyvňovali kňazov i samot-

ných konvertitov. 

Metodologický prístup vychádzal z historicko-analytickej metódy, ktorá kombinuje 

kvalitatívne a kvantitatívne postupy. Základom bola kritická analýza archívnych dokumen-

tov, legislatívnych textov, cirkevných záznamov a dobovej korešpondencie. Kompara-

tívna metóda umožnila porovnať prístupy jednotlivých cirkví (rímskokatolícka, gréckoka-

tolícka, evanjelická, reformovaná, pravoslávna) k žiadostiam o krst. Biografická metóda sa 

uplatnila pri skúmaní konkrétnych prípadov duchovných a zachránených osôb. Typolo-

gická analýza motivácií vychádzala z klasifikácie Davida P. Gusheeho, ktorá rozlišuje ná-

boženské a nenáboženské pohnútky. Kvantitatívna analýza sa opierala o štatistické údaje 

obsiahnuté vo výsledkoch vyšetrovania hromadných krstov zo strany tajnej polície slo-

venského štátu. Tieto údaje boli overené vo vybraných farských matrikách Gréckokato-

líckej cirkvi.  

Pramennú základňu tvorili archívne fondy Archívu gréckokatolíckeho arcibiskup-

stva v Prešove (ďalej AGAP), Slovenského národného archívu (ďalej SNA)                  

a Štátneho archívu (ďalej ŠA) v Prešove. K dôležitým zdrojom patrili zaznamenané sve-

dectvá preživších a záchrancov. Tieto doklady boli vzhľadom na svoju subjektívnu po-

vahu podrobené kritickému skúmaniu a konfrontácii s archívnymi prameňmi, prípadne 

komparácii s podobným konaním zachyteným v archívnych dokumentoch alebo publiko-

vaných prameňoch. Penzum prameňov dopĺňala publikovaná dokumentácia a literatúra. 

Vzhľadom na obdobie udeľovania krstov alebo vydávania krstných listov sa analýza ob-

medzila na udalosti od roku 1938 po rok 1944. Sledovala konfesionálne, motivačné 

a právne aspekty, ktoré ovplyvňovali udeľovanie  a účinnosť krstov ako ochranného ná-

stroja pre Židov. 

 

Krst 

Krst predstavuje hlboký teologický, antropologický a spoločenský fenomén. V kresťan-

skej tradícii je prvou sviatosťou, ktorá otvára cestu k ostatným sviatostiam. Znamená 

vstup do spoločenstva Cirkvi, znovuzrodenie „z vody a Ducha Svätého“ (Jn 3,5). Krstom 

sa človek stáva členom Kristovho tela – Cirkvi, dostáva odpustenie dedičného hriechu        

a je povolaný k svätosti. Z antropologického hľadiska ide o rituál prechodu, ktorý zna-

mená zmenu spôsobu života. Krstenec opúšťa predchádzajúci stav a vstupuje do novej 

existenčnej roviny. Tento akt má aj výrazný spoločenský rozmer: uskutočňuje sa v spolo-

čenstve veriacich, ktoré sa zaväzuje pomáhať novému členovi rásť vo viere. Zároveň je 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

80 

 

krst verejným vyznaním viery, najmä pri krste dospelých. Ak je krst udelený podľa zauží-

vaných pravidiel, kresťanské cirkvi ho vzájomne uznávajú. Toto ekumenické vnímanie 

potvrdzuje jeho výnimočnú úlohu v teológii vykúpenia – oslobodenia človeka od smrti        

a daru večného života vďaka smrti a zmŕtvychvstaniu Ježiša Krista.2 

V dvetisícročnej histórii kresťanstva existuje mimoriadne obdobie, keď krst nado-

budol aj nečakaný rozmer: v mnohých prípadoch pomohol zachrániť pozemský život ľudí 

prenasledovaných pre svoj pôvod. Po nástupe nacistov k moci a vypuknutí holokaustu, 

vyvolaného rasovou nenávisťou, sa Židia ocitli v kritickej situácii. Slovensko, ako spojenec 

nacistického Nemecka, prijalo prísne protižidovské opatrenia, no pokrsteným Židom po-

skytovalo aspoň nepatrnú nádej. Samotný krst nezaručoval automatické vylúčenie z tran-

sportov ani plnohodnotné občianske práva. Mohol však pomôcť vyhnúť sa prvej vlne 

deportácií vďaka získaniu výnimky – tzv. „žltej legitimácie“. Nie vždy to vyšlo, no túto 

možnosť využívali najmä asimilovaní Židia, menej ortodoxní, ktorých bola na Slovensku 

väčšina. Prekážkou bola nedostatočná ochota cirkevných predstaviteľov udeľovať krst 

židovským žiadateľom tak, aby im umožnil získať výnimku. Neraz to znamenalo veľmi 

voľný prístup k cirkevným predpisom, ba ich obchádzanie s jediným cieľom – zachrániť 

život. Kňazi, vedení k poslušnosti voči predstaveným, stáli pred vážnymi dilemami. Roz-

hodovanie uľahčoval jasný postoj biskupa alebo iného vyššie postaveného duchovného. 

Napriek riziku sankcií zo strany štátu či očierňovania v médiách sa na Slovensku v rokoch 

1938 – 1944 našlo viacero duchovných, ktorí využili všetky dostupné možnosti, aby za-

chránili čo najviac životov. Krst sa tak stal výnimočným nástrojom na zmiernenie posta-

venia ostrakizovaných Židov. Jeho pozitívny vplyv trval len krátko, no pre mnohých zna-

menal šancu pripraviť sa na útek alebo ukrytie v najkritickejšej chvíli – po potlačení Slo-

venského národného povstania.3  

 

Politické a právne pozadie konverzií 

Po prijatí Mníchovskej dohody a vyhlásení autonómie Slovenska v roku 1938 sa mnohí 

príslušníci židovskej komunity rozhodli prijať krst a začleniť sa do väčšinovej spoločnosti. 

Vlna hromadných krstov pretrvávala až do leta 1943. Hlavným dôvodom tohto náhleho 

obratu ku kresťanstvu bola zhoršujúca sa protižidovská atmosféra v spoločnosti. Podľa 

normatívnej definície štátu sa z pojmu „Žid“ vylučovali iba tí, ktorí boli pokrstení pred 

30. októbrom 1918. To znamenalo, že krsty po roku 1938 nemali žiadny právny účinok – 

štát naďalej považoval pokrstených Židov za Židov. Príslušné nariadenie, podpísané pre-

zidentom a šiestimi ministrami, nadobudlo účinnosť 18. apríla 1939. Podľa tohto naria-

denia sa za Žida považoval každý, kto bol aktuálne izraelitského vierovyznania, ako aj ten, 

kto po vzniku Československa prestúpil na kresťanskú vieru. Za Židov boli označovaní 

                                                           
2 Katechizmus Katolíckej cirkvi. Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 2002, s. 317 – 331; NOVOTNÝ, Adolf. Biblický 

slovník. Praha : Kalich, 1992, s. 358 – 359. 

3 NIŽŇANSKÝ, Eduard. Nacizmus, holokaust, slovenský štát. Bratislava : Kaligram, 2010, s. 199 – 201; KAMENEC, 
Ivan. Po stopách tragédie. Bratislava : Archa, 1991, s. 183 – 187, 274 – 275. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

81 
 

aj jednotlivci bez vyznania, ak mali aspoň jedného židovského rodiča. V sporných prípa-

doch rozhodoval o príslušnosti k židovskej komunite okresný úrad podľa miesta bydliska 

osoby, a to na podnet dotknutej alebo inej osoby.4 

Prijatie krstu zohrávalo významnú úlohu pri získavaní prezidentských výnimiek 

podľa § 255 tzv. Židovského kódexu.5 Historik Eduard Nižňanský zaznamenal odporú-

čanie Štátnej rady prezidentovi, aby tieto výnimky udeľoval prednostne konvertitom.6 Dô-

ležitosť krstu ešte vzrástla po začiatku deportácií v roku 1942, keď ústavný zákon                    

č. 68/1942 Sl. z. vyňal spod platnosti zákona osoby pokrstené najneskôr pred 14. marcom 

1939 alebo tie, ktoré žili v platnom manželstve s Nežidom uzavretom pred 10. septem-

brom 1941. Podstatné bolo aj ustanovenie, ktoré rozširovalo platnosť vyňatia na manžela 

či manželku, maloleté deti a, v prípade pokrstených detí, aj na oboch rodičov.7 Na jednej 

strane došlo k rozšíreniu osôb podliehajúcich výnimke, ale zároveň to zneplatnilo všetky 

krstné listy, ktoré cirkvi vydali za posledné tri roky s cieľom zachrániť ľudské životy. Stále 

však platilo, že potvrdenie o krste prispievalo k zabezpečeniu rôznych výnimiek, keďže 

ho štátne orgány zohľadňovali v rozhodnutiach o udelení alebo neudelení výnimiek.8 

Preto je prirodzené, že napriek rôznym obmedzeniam sa časť židovskej komunity usilo-

vala o prijatie krstu alebo zabezpečenie dokladu o krste a tým aj príslušnosti k niektorej 

kresťanskej cirkvi. To však nevylučovalo úprimný záujem o kresťanstvo, ako to bolo na-

príklad v prípade Tomáša Dezidera Munka.9 

 

Postoje kresťanských cirkví ku krstu Židov 

Historik J. A. Jelínek vo svojej publikácii Dávidova hviezda pod Tatrami analyzuje postoj jed-

notlivých kresťanských cirkví k Židom, ktorí v období ohrozenia žiadali o krst. Jelínek 

rozlišuje dva základné prúdy v rámci kresťanského prostredia – konzervatívny a liberálny. 

Konzervatívne skupiny sa striktne držali tradičných cirkevných predpisov pri ude-

ľovaní sviatosti krstu. Vnímali ho nielen ako duchovný akt, ale aj ako príležitosť na rozší-

renie kresťanstva. Pred samotným krstom vyžadovali dôkladnú katechézu a preverovanie 

úprimnosti rozhodnutia zo strany žiadateľov. Tento prístup bol pomalší, ale zodpovedal 

ich presvedčeniu o nezmeniteľnosti cirkevného práva. Naopak, liberálnejšie skupiny zdô-

razňovali humanitný rozmer krstu, najmä v kontexte rasovej ideológie, ktorá ohrozovala 

samotnú existenciu židovskej komunity. V krste videli nielen cestu k večnej spáse, ale aj 

konkrétnu možnosť záchrany života „tu a teraz“. Preto boli ochotné pristúpiť aj na zjed-

nodušené postupy, niekedy dokonca na povrchné krsty, ak to znamenalo ochranu pred 

deportáciou či perzekúciou. Jelínek poukazuje na to, že obe tendencie sa vyskytovali vo 

                                                           
4 Vládne nariadenie č. 63/1939 Sl. z. o vymedzení pojmu Žida a usmernení počtu Židov v niektorých slobodných 

povolaniach zo dňa 18. apríla 1939. 

5 Vládne nariadenie č. 198/1941 Sl. z. o právnom postavení Židov zo dňa 9. septembra 1941. 

6 NIŽŇANSKÝ, Eduard – KAMENEC, Ivan (eds.). Holokaust na Slovensku 2. Prezident, vláda, Snem SR a Štátna rada     
o židovskej otázke (1939 – 1945). Dokumenty. Bratislava : Nadácia Milana Šimečku, Židovská náboženská obec 
Bratislava, 2003, s. 13. 

7 Ústavný zákon č. 68/1942 Sl. z. o vysťahovaní Židov zo dňa 15. mája 1942.  

8 ICKX, Johan. Odtajněné archívy Vatikánu. Praha : Euromedia,  2022, s. 43 – 44. 

9 PETRANSKÝ, Ivan A. Život pod hviezdou. Osudy Tomáša Dezidera Munka. Prešov : Vydavateľstvo Michala Vaška, 
2008, s. 51 – 56. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

82 

 

všetkých kresťanských cirkvách pôsobiacich na Slovensku, hoci v rôznej miere. Postoj 

jednotlivých duchovných často súvisel s ich vzťahom k vládnucemu režimu. Prívrženci 

ľudáckeho režimu spravidla prejavovali nepriateľstvo voči Židom, zatiaľ čo tí, ktorí od-

mietali slovenský nacionálny socializmus, boli ochotní pomáhať a poskytovať útočisko. 

Rímskokatolícka cirkev, ako majoritná cirkev na Slovensku, zastávala voči režimu prevažne 

pozitívne stanovisko, čo dokazuje aj fakt, že z jej prostredia pochádzalo viacero politikov 

HSĽS. Podpora režimu sa však objavovala aj medzi duchovnými gréckokatolíckej, evanje-

lickej, reformovanej či pravoslávnej cirkvi. Konzervatívni kňazi v týchto denomináciách 

trvali na dodržiavaní cirkevných predpisov, no pokrstených Židov následne chránili ako 

plnoprávnych kresťanov. Liberálnejší kňazi dávali prednosť záchrane života pred literou 

zákona a usilovali sa Židov chrániť krstom, a to aj formálnym spôsobom, pričom netrvali 

na všetkých požiadavkách vyžadovaných cirkevnými predpismi.10 

Archívne dokumenty naznačujú, že takmer polovica pokrstených Židov prijala krst 

v prostredí Katolíckej cirkvi (rímskokatolícka a gréckokatolícka), druhá polovica v ostat-

ných kresťanských cirkvách. Ak vezmeme do úvahy, že počet veriacich menšinových cir-

kví bol výrazne nižší, možno konštatovať, že Evanjelická, Reformovaná a Pravoslávna 

cirkev poskytovali Židom pomerne otvorený prístup ku krstu. Zvlášť výrazný bol nárast 

počtu krstov po vzniku Slovenského štátu, najmä v Evanjelickej a Reformovanej cirkvi, 

čo odráža ich flexibilnejší postoj v čase krízy. 11 

 

Reakcia štátnych orgánov na krsty Židov 

Vyše dvojtretinový nárast krstov Židov upútal pozornosť aj bezpečnostných orgánov 

štátu v predvečer spustenia transportov zo Slovenska. Tajomník Ústredne štátnej bezpeč-

nosti (ďalej ÚŠB) Jurkovič z Bratislavy zaslal 21. marca 1942 o pol deviatej večer fonogram 

na hlavnú policajnú stanicu v Prešove s ráznou požiadavkou, aby všetci okresní náčelníci 

do pondelka 23. marca 1942 zistili, či v ich okrese nedošlo k hromadnému krsteniu Židov. 

V podanom hlásení mali uviesť, na akú vieru, kým, kde a koľko bolo pokrstených. Župan 

A. Dudáš nasledujúci deň na základe požiadavky ÚŠB vydal všetkým okresným náčelní-

kom príkaz, aby do 11.00 hod. hlásili ÚŠB všetky požadované skutočnosti. Ministerstvo 

vnútra zakročilo aj na notárskych úradoch, keď 23. marca 1942 zakázalo ďalšie vybavova-

nie oznámení Židov o vystúpení z izraelskej cirkvi, čo bol zákonný postup pri prijatí krstu, 

a tým  aj zapísanie sa do niektorej z kresťanských cirkví. Týmto nariadením boli Židia 

zablokovaní v židovstve. Po expresnom zisťovaní hromadného krstenia nasledovalo dô-

slednejšie niekoľkotýždňové vyšetrovanie. 23. marca 1942 vydal šarišsko-zemplínsky žu-

pan Dudáš dodatok k výnosu z 15. marca 1942, ktorý doplnil o vyšetrovanie hromadných 

krstov. Nariadil bezpečnostným zložkám pozorovať aktivitu Židov vzhľadom na prijíma-

nie krstu, a či sa to nedeje v tajnosti. Mali sa zamerať aj na to, či nedochádza k antedato-

vaniu krstov. Okrem krstiaceho kňaza ich zaujímali aj krstní rodičia, ktorí by boli voči štátu 

                                                           
10 JELÍNEK, Ješajahu Andrej. Dávidova hviezda pod Tatrami. Židia na Slovensku v 20. storočí. Praha : Ipeľ, vydavateľstvo 

Jána Mlynárika, 2009, s. 332 – 335. 

11 Slovenský národný archív (ďalej SNA) Bratislava, fond (ďalej f.) ÚŠB 209, kar. 864, spis 2. Výkaz stavu Židov na 
Slovensku k 1. januáru 1943. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

83 
 

nepriateľskí, napr. Maďari alebo maďaróni. Na záver mali zaznamenať celkový počet po-

krstených Židov v čase od 7. októbra 1938 do 31. decembra 1940 a od 1. januára 1941 do 

konca marca 1942. Výsledky potom predkladali v prehľadnej forme ako sumárne správ              

a výkazy, pričom ich mali do 30 dní predložiť županovi. Vyšetrovanie prebehlo počas 

apríla a koncom mesiaca jednotliví okresní náčelníci zaslali prehľadné informácie o ude-

ľovaní krstov vo svojich okresoch. Ale aj po skončení akcie priebežne prichádzali na župný 

úrad informácie o prebiehajúcich krstoch v okresoch. Najviac pokrstených zaznamenali 

Evanjelická cirkev a. v., Rímskokatolícka cirkev, Gréckokatolícka cirkev, Reformovaná cir-

kev a Pravoslávna cirkev.12 

26. októbra 1942 riaditeľ bezpečnostnej služby písomne informoval ministerstvo 

vnútra o mnohých prípadoch predstieraného konvertovania. V správe sa píše o prípadoch, 

keď na kresťanskú vieru konvertoval iba jeden člen rodiny, aby zachránil celú rodinu. Väč-

šina konvertitov ostala židovskému náboženstvu verná: väčšinou v tajnosti, ale niekedy aj 

otvorene.13  

Krst bola jedna z rozšírených foriem, ako sa zachrániť pred deportovaním v roku 

1942, a v prípade Slovenska pred prvou vlnou deportácií uchránila skoro 10 % Židov. 

Prostredníctvom prijatia krstu alebo zabezpečenia nepravých krstných listov sa na Sloven-

sku vyhlo transportom 8 002 Židov. Podľa výsledkov vyšetrovania patril najvyšší podiel 

pokrstených Židov Evanjelickej cirkvi a. v. a Rímskokatolíckej cirkvi. Spolu tvorili viac než 

70% všetkých pokrstených. Gréckokatolícka a Reformovaná cirkev mala stredný podiel. 

Vzhľadom na nízky počet duchovných a veriacich medzi občanmi slovenského štátu mali 

marginálny podiel Pravoslávna cirkev a „kategória“ ostatní. Pred 14. marcom 1939 bolo 

pokrstených len 2 568 Židov, čo naznačuje, že väčšina krstov nastala až po prijatí protiži-

dovských opatrení (pozri graf  1 a 2).14 

                                                           
12 Štátny archív Prešov (ďalej ŠA) Prešov, f. ŠZŽ-ŠB 1940-1944, inv. č. 1117. Hromadné krstenie Židov. 

13 Správa ÚŠB z 26.10.1942 MV, odd. 14. o situácií židovskej obce v Michalovciach. In NIŽAŇANSKÝ, Eduard 
(ed.). Holokaust na Slovensku 6. Deportácie v roku 1942. Dokumenty. Bratislava : Nadácia Milana Šimečku, 2005,                 
s. 508. 

14 SNA Bratislava, f. ÚŠB 209, kar. 864, spis č. 2. Výkaz stavu Židov na Slovensku k 1. januáru 1943. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

84 

 

 
Graf  1 Počet pokrstených Židov na Slovensku k 1. januáru 1943 

 

 
Graf  2 Percentuálne vyjadrenie pokrstených Židov na Slovensku k 1. januáru 1943 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

85 
 

Konkrétne prípady duchovných a ich konania vo forme krstov alebo antedatovania 

krstných listov:  

Vyšetrovanie hromadných krstov Židov v roku 1942 odhalilo viacerých grécko-

katolíckych kňazov, ktorí udeľovali krsty prenasledovaným osobám. Zároveň boli zdoku-

mentované okolnosti, za akých k týmto krstom dochádzalo. Podľa zistení policajného ria-

diteľa v Prešove udeľoval súhlas na krst osobne biskup Pavol Gojdič. Oficiálny postup 

predpokladal, že po prejavení záujmu o krst farár podá žiadosť biskupovi, ktorý mu udelí 

povolenie s podmienkou trojmesačnej prípravy. Po jej skončení mal kňaz informovať bis-

kupa o mieste a dátume krstu. V Prešove mali povolenie krstiť farár Miron Petrašovič                  

a kňaz Michal Kizák, pričom poradcom biskupa bol jeho tajomník Vasiľ Hopko. Prax sa 

však často odlišovala od oficiálnych predpisov. Povolenia sa udeľovali písomne alebo 

ústne, niekedy kňazi krstili bez povolenia. Predpísaná príprava sa skracovala – napríklad 

Andrej Tóth z Hažína venoval príprave tri až štyri týždne a pokrstil 23 Židov (17 s povo-

lením, 6 bez oznámenia). Bazilián Ján Marián Sučko udelil krst po päťhodinovej príprave. 

Štefan Danielovič v Lastovciach pokrstil 38 Židov, krsty zapísal do matriky, ale neuviedol 

mená krstných rodičov. Mikuláš Kašpar v Štefurove pokrstil 20 osôb, pričom príprava 

prebiehala v Prešove za osobnej účasti biskupa Gojdiča. Ten sa aktívne podieľal na po-

skytovaní pomoci Židom, čo potvrdzuje aj jeho poznámka „Servatis servandis“ v povolení 

farárovi Emilovi Husárovi, ktorou ho oslobodil od povinnosti dodržať dispozičné normy. 

Gojdič tým jasne deklaroval, že v záujme záchrany života je možné prekročiť cirkevné 

predpisy.15 Zisťovanie potvrdilo udeľovanie krstov Židom aj u ďalších gréckokatolíckych 

duchovných. Medzi nimi bol predstavený baziliánov v Medzilaborciach Štefan Sebastián 

Sabol, ďalej Jozef  Zorvan z Klembarku, Pavol Martyak z Bokše, Augustín Schudich                      

z Rafajoviec, Andrej Štilich zo Stanče, Ján Fedorko z Michaloviec, Bazil Nevický zo Ša-

mudoviec a Michal Knap z Maškoviec. Podľa výsledkov vyšetrovania sa do augusta 1942 

v Šarišsko-zemplínskej župe uskutočnilo približne 131 krstov Židov v rámci Gréckokato-

líckej cirkvi.16 

V Tatranskej župe bolo zaznamenaných 12 krstov u Demetra Petrenka v Levoči, 

20 krstov u Michala Mašleja v Oľšavici a 3 krsty u Petra Dudinského v Hodermarku. 

Neskoršie vyšetrovanie v roku 1944 odhalilo, že Dudinský pokrstil celkovo 210 Židov,               

z toho do roku 1942 až 135.17 Krsty vykonával aj Ján Krlička v Helcmanovciach, ktorý 

pokrstil dve židovské rodiny, hoci presný počet osôb nie je známy. V Pohronskej župe 

udelil farár Konštantín Turkyňák vo farnosti Telgárt tri krsty. Vyšetrovanie odhalilo aj prí-

pady falšovania matrík a vydávania nepravých krstných listov. Farár Michal Szabat z Laš-

koviec čelil obvineniu, že vymazával z matriky údaje o zomrelých osobách a na ich miesta 

zapisoval Židov. Pomocou chemických prostriedkov vytváral falošné záznamy, na základe 

                                                           
15 Biskup Pavol Gojdič deklaroval svoj jasný postoj už v januári 1939. Archív Gréckokatolíckeho arcibiskupstva 

v Prešove (ďalej AGAP) f. PS, sign. 8, rok 1939. Pastiersky list o rasizme a medzinárodnej situácii č. 400/39, Prešov, 
25. januára 1939. Tiež: BORZA, Peter. Gréckokatolícka cirkev a Židia na Slovensku v rokoch 1939 – 1945. Prešov : 
Petra, 2017. 

16 ŠA Prešov, f. ŠZŽ-ŠB 1940-1944, inv. č. 1117. Hromadné krstenie Židov. 

17 SNA Bratislava, f. ÚŠB 209, kar. 934. Gréckokatolícky farár v Hodermarku – pokrstenie 210 Židov na gréckoka-
tolíkov. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

86 

 

ktorých vystavoval krstné listy s antedatovaným dátumom. Tento postup bol zdokumen-

tovaný v 36 prípadoch, čo viedlo k podaniu trestného oznámenia. Bežnou praktikou bolo 

aj antedatovanie krstov. Príkladom je farár Irenej Mankovič zo Šomy (dnes Drienica), ktorý 

podľa svedectva vnuka Ladislava Čisárika vystavil niekoľko krstných listov s upraveným 

dátumom. Svedectvo opisuje, že po žiadosti ortodoxného Žida o krst Mankovič konzul-

toval situáciu s biskupom Gojdičom a následne spolu s manželkou pripravil zápis do mat-

riky pomocou atramentu imitujúceho starý záznam.18 Duchovných udeľujúcich krst bolo 

rozhodne viac, keďže zistený počet krstov nezodpovedá celkovému počtu uvedenému vo 

výkaze Židov k 1. januáru 1943. Keď sčítame krsty známe k roku 1942, ich počet bude aj 

s krstami J. Krličku, I. Mankoviča, A. Babjaka a A. Minčíka približne 323, čo je viac ako 

tretina celoslovenského výsledku 886 Židov hlásiacich sa ku Gréckokatolíckej cirkvi. 

Nepravé krstné listy vydal Emil Petach z Cabova pre rodinu Ungvarovcov z Prešova na 

pokyn biskupa Gojdiča.19 Viaceré nepravé krstné listy pochádzali aj z územia odstúpeného 

Maďarsku po Viedenskej arbitráži a primát medzi nimi mali krstné listy Pravoslávnej, 

Gréckokatolíckej a Reformovanej cirkvi.20 

Postoj kresťanských cirkví k udeľovaniu krstov vzbudil záujem aj nemeckej bez-

pečnostnej služby Sicherheitsdienst (ďalej SD). V roku 1942 jej centrála vo Viedni infor-

movala Berlín, že krsty Židov na Slovensku prebiehali už od roku 1938 podľa katolíckeho 

a evanjelického obradu, čo im umožňovalo vyhnúť sa dôsledkom vyplývajúcim z ich ži-

dovského pôvodu. Počet konvertitov postupne rástol, čo viedlo k častému uplatňovaniu 

výnimiek z prvého židovského zákona. Situácia sa vyhrotila po prijatí Židovského kódexu 

v septembri 1941, keď nastal prudký nárast masových krstov. Podľa SD v období od ja-

nuára do marca 1942 Katolícka cirkev aktívne presviedčala Židov na prestup, pričom im 

sľubovala ochranu zo strany cirkvi a Vatikánu. Tento trend vyvrcholil vo veľkých mestách, 

kde sa krsty vykonávali bez riadnej prípravy, a konvertiti boli prijímaní do kresťanského 

spoločenstva takmer bez dodržania formálnych náležitostí.21 Záujem slovenskej ÚŠB                

a nemeckej SD o problematiku udeľovania krstov viedol k praktickej zvýšenej kontrole 

cirkví. Kňazi boli predvolávaní na výsluchy, diskreditovaní v novinách a došlo aj ku krát-

kodobým väzneniam. Predstavitelia režimu vnímali krsty ako obchádzanie protižidov-

ských zákonov.  

 

Motivácia záchrancov 

Na strane odporcov sa objavovali obvinenia, že Židia za krst platili vysokými sumami                

a kňazi tak konali zo ziskuchtivosti. To sa dnes nedá vyvrátiť a iste sa našli aj takí, ale 

mnohí konali z nezištnej lásky k blížnemu, zo svojho hlbokého kresťanského presvedčenia 

riskujúc stratu slobody a neskôr aj vlastný život. Aby sa Židia vyhli pozorovaniu zo strany 

veriacich, žiadali o krst mimo miesta svojho bydliska a v cirkvi, ktorá v ich bydlisku nemala 

                                                           
18 BORZA, Peter. Gréckokatolícka cirkev a Židia na Slovensku v rokoch 1939 – 1945. Prešov : Petra, 2017, s. 103 – 107. 

19 Osobný archív autora (ďalej OAA), Svedectvo Juliany Filovej, rod. Ungvarovej, zo dňa 12. decembra 2006.  

20 ŠA Prešov, f. ŠZŽ-ŠB 1940-1944, inv. č. 942. Ústavný zákon o vysťahovaní Židov – prevádzanie. 

21 Správa „Židovská otázka na Slovensku“ z centrály SD vo Viedni RSHA oddeleniu III B v Berlíne z augusta 1942. 
In NIŽŇANSKÝ, Eduard (ed.). Holokaust na Slovensku 4. Dokumenty nemeckej proveniencie (1939 – 1945). Bratislava 
: Nadácia Milana Šimečku, Židovská náboženská obec Bratislava, 2003, s. 205. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

87 
 

zastúpenie. Väčšina pokrstených považovala krst za potrebný krok na záchranu a obranu 

pred protižidovským zákonodarstvom. Pokrstených Židov sa predstavitelia Katolíckej cir-

kvi zastávali formou pastierskych listov, memoránd a apelácií na prezidenta, vládu                  

a snem.22 Okrem biskupov vyvíjal aktívnu diplomatickú činnosť v prospech prenasledo-

vaných Židov aj Vatikán prostredníctvom svojho chargé d’affaires Giuseppeho Burzia.23 

Hlbšou analýzou pohnútok kňazov pre udelenie krstu alebo vydanie nepravého 

krstného listu pre Židov môžeme sledovať viacero dôvodov motivácie, ktoré sa vzájomne 

podporovali.  

Filozof  a teológ David P. Gushee vytvoril typológiu motivácií, ktorá pomáha po-

chopiť rôznorodosť pohnútok.24 

Nenáboženské pohnútky: 

Osobný vzťah so Židom, ktorý potreboval pomoc – išlo o priateľov, spolupracov-

níkov alebo kolegov z rôznych organizácií. Záchrancovia mohli byť súčasťou rodín, sietí 

priateľstiev či občianskych skupín. 

Vlastenectvo alebo politické presvedčenie – pomoc Židom bola vnímaná ako akt 

odporu voči okupantom. 

Súcit s trpiacimi – elementárna ľudská solidarita tvárou v tvár utrpeniu. 

Náboženské – kresťanské pohnútky: 

Spolupatričnosť so Židmi vo viere a presvedčenie o duchovnom príbuzenstve, 

ktoré pomáhalo prekonať historický kresťanský antijudaizmus. 

Poslušnosť biblickej náuke o láske a spravodlivosti – dodržiavanie hlavného priká-

zania lásky k Bohu a človeku. 

Vplyv cirkevných predstaviteľov – ich verejné vyjadrenia proti nacizmu ako morál-

nemu zlu pomohli kresťanom pochopiť nebezpečenstvo nacizmu ako morálneho zla                  

a jeho vražednej politiky. Inšpirovali ich k pomoci aj za cenu rizika straty vlastného života 

alebo osobnej dehonestácie zo strany režimu, čo bol častý prípad na Slovensku.  

Rozsiahly zoznam gréckokatolíckych kňazov a veriacich umožňuje analyzovať prí-

činy ich ústretového postoja k Židom.25 Krst patril k jednej z foriem pomoci Židom a pre 

záchranu prenasledovaných osôb sa žiadalo urobiť ešte viac. V retrospektívnom pohľade 

na osud zachránených môžeme sledovať stupňovanie rizika pri záchrane. Od ukrývania 

predmetov cez krst, vybavovanie výnimiek až po ukrývanie Židov. Zachránenú Eriku            

Fleischerovú pokrstil Peter Dudinský a vďaka tomu získala rodina tzv. žltú legitimáciu. Na 

prelome rokov 1944 a 1945 ich rodina Krajňáková ukrývala v Levočských vrchoch.26 Farár 

z Olšavice Michal Mašlej pokrstil vyše dvadsať Židov,27 ale v roku 1944 zorganizoval vo 

svojej farnosti najrozsiahlejšiu akciu ukrývania, aká nemá na Slovensku obdobu. On aj 

                                                           
22 LETZ, Róbert. V hodine veľkej skúšky. Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 2007. 

23 BLET, Pierre. Pius XII. a druhá svetová vojna podľa vatikánskych archívov. Bratislava : Kalligram, 2002, s. 163 – 171. 

24 GUSHEE, P. David. Rescuers: Their motives and morals. In Carol Rittner – Stephen D. Smith – Irena Steinfeldt 
(eds.). The Holocaust and the Christian World. Keperard : London, 2000, s. 159 – 161. 

25 BORZA, Peter. Gréckokatolícka cirkev a Židia na Slovensku v rokoch 1939 – 1945. Prešov : Petra, 2017, s. 154 – 155.  

26 OAA, Svedectvo Eriky Kleinovej, rod. Fleischerovej, zo 16. januára 1996. 

27 Gréckokatolícka cirkev, farnosť Olšavica. Matrika pokrstených. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

88 

 

farníci zachránili okolo sto rasovo a politicky prenasledovaných osôb.28 Motívy odváž-

neho konania môžeme hľadať tak vo všeobecných, teda nenáboženských pohnútkach, 

ako aj v kresťanskej viere. Motivácie, ako ich klasifikoval Gushee, sa v prípade záchrancov 

z gréckokatolíckeho prostredia vzájomne prelínajú. Napr. viacerí zachránení biskupom 

Gojdičom si k nemu našli cestu cez svojich priateľov. Rodina Spitzerova z Popradu cez 

biskupovho priateľa Vojtecha Kolenku.29   

Na druhej strane verejné vyjadrenia a osobné konanie biskupa pomohli pri rozho-

dovaní ďalším kňazom a veriacim.30 Napriek počtu zainteresovaných bola pomoc Židom 

vždy na individuálnom rozhodnutí. Nebola organizovaná a nikto k nej nebol nútený. Išlo 

o slobodné rozhodnutie jednotlivca. Zdá sa, že vysoko morálna osobnosť biskupa viace-

rých pozitívne ovplyvnila a dôležitú úlohu zohral aj zdržanlivý až kritický postoj grécko-

katolíkov k režimu slovenského štátu. Najdôležitejším motívom bol vplyv kresťanstva. Vo 

svedectvách zachránených aj záchrancov sa práve odkaz na hlavné kresťanské prikázanie 

lásky k Bohu a blížnemu objavuje najčastejšie. Biskup Gojdič povzbudzoval farára Michala 

Mašleja z Oľšavice slovami o láske k blížnemu, ktorá zaväzuje pomáhať. Podobne keď 

Zoltán Fleischer položil otázku svojim záchrancom z rodiny Krajňákovcov (Nižné Re-

paše) o finančnom vyrovnaní za záchranu, ak prežijú vojnu, odpoveď znela: „Ak Pán Boh 

bude chcieť, zachráni vás aj nás. To je naša povinnosť.“ Zoltánova dcéra Erika ich cha-

rakterizovala slovami: „Boli to ľudia hlboko veriaci.“31   

Kresťanská religiozita zohrávala dôležitú úlohu pri rozhodnutí pomôcť alebo po-

moc blížnemu odmietnuť. Dôležitý bol aj fakt, že ich záchrancovia vnímali v prvom rade 

ako blížnych a až potom ako židovských spoluobčanov. Dialo sa to napriek masívnej pro-

pagande režimu na Slovensku. Samotní záchrancovia ako najčastejší dôvod pomôcť uvá-

dzali princípy humanity a kresťanskú vieru. Ak definujeme tri základné motívy záchrancov 

z prostredia gréckokatolíckej cirkvi, boli to v prvom rade zachovanie hlavného prikázania 

lásky k Bohu a človeku. Nasledoval príklad a vplyv prešovského biskupa Pavla Gojdiča. 

Dôležitým bol aj osobný vzťah so židovskou osobou. K ďalším v poradí patrili opozičný 

postoj voči režimu slovenského štátu a súcit s trpiacimi.  

   

Záver 

Krst, ako nástroj záchrany Židov na Slovensku v rokoch 1938 – 1944, predstavuje mimo-

riadny fenomén, ktorý prekračuje rámec čisto náboženského úkonu. V podmienkach ne-

slobody sa stal prostriedkom, ktorý mohol – hoci nie vždy spoľahlivo – poskytnúť pre-

nasledovaným aspoň čiastočnú ochranu pred deportáciou a smrťou. Analýza ukazuje, že 

právne normy Slovenského štátu síce obmedzovali účinnosť krstu, no v praxi sa jeho vý-

znam prejavil najmä pri získavaní prezidentských výnimiek a pri odklade transportov. 

Postoje kresťanských cirkví k žiadostiam Židov o krst sa líšili. Konzervatívne sku-

piny trvali na dodržiavaní cirkevných predpisov, zatiaľ čo liberálnejšie prúdy zdôrazňovali 

                                                           
28 OAA, Svedectvo Andreja Fila z 20. decembra 2006. 

29 OAA, Svedectvo Michala Lukáča-Spitzera zo 6. decembra 2006. 

30 J. E. Pavel Gojdič ČSVV Jepiskop prjaševskij, k jeho dvadcaťročnomu jubileju so dňa jep. posvjaščenija (1927 – 
1947). Prjašev : Sostavil redakcionnyj komitet. Izdalo Vpr. Svjaščennstvo jeparchii prjaševskoj,  1947, s. 134. 

31 OAA, Svedectvo Eriky Kleinovej, rod. Fleischerovej, zo 16. januára 1996. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

89 
 

humanitný rozmer a záchranu života. Gréckokatolícka cirkev, podobne ako niektoré men-

šinové cirkvi, preukázala značnú flexibilitu, čo potvrdzujú konkrétne prípady duchovných, 

ktorí krst udeľovali aj za cenu porušenia formálnych pravidiel. Osobitnú úlohu zohral 

biskup Pavol Gojdič, ktorého morálna autorita a verejné postoje inšpirovali mnohých kňa-

zov k odvážnym rozhodnutiam. Motivácie záchrancov boli rôznorodé – od osobných vä-

zieb a súcitu až po hlboké náboženské presvedčenie. Vo svedectvách sa najčastejšie obja-

vuje odkaz na hlavné kresťanské prikázanie lásky k Bohu a blížnemu. Pomoc Židom ne-

bola organizovaná, ale vychádzala z autonómneho rozhodnutia jednotlivcov, ktorí neraz 

riskovali vlastnú slobodu či život. 

Krst ako prostriedok záchrany mal svoje limity – nezaručoval úplnú bezpečnosť                

a jeho účinnosť závisela od mnohých faktorov, vrátane postoja štátnych orgánov. Napriek 

tomu umožnil tisícom ľudí získať čas, pripraviť sa na útek alebo prežiť najkritickejšie 

obdobie. Táto historická skúsenosť je dôležitým svedectvom o sile viery, morálnej odvahy 

a ľudskej solidarity v čase, keď sa hodnoty života a dôstojnosti ocitli v ohrození. Skúse-

nosť s krstom, ako nástrojom záchrany, otvára dôležité otázky aj pre dnešnú spoločnosť. 

Predovšetkým ukazuje, že náboženské spoločenstvá môžu zohrávať významnú úlohu pri 

ochrane ľudskej dôstojnosti v čase krízy. V situáciách, keď sú ohrozené základné práva, 

je potrebné, aby cirkvi a ich predstavitelia nezostali pasívni, ale konali v duchu solidarity          

a spravodlivosti. Táto téma má aj ekumenický rozmer. Zhodný postup niektorých du-

chovných a veriacich  kresťanských cirkví pri záchrane Židov počas holokaustu je príkla-

dom spolupráce, ktorá môže inšpirovať aj dnešný dialóg medzi cirkvami. V čase rastúcej 

intolerancie a polarizácie je odkaz na princíp lásky k blížnemu aktuálnejší než kedykoľvek 

predtým. Historická skúsenosť nás vyzýva k bdelosti voči prejavom nenávisti, diskriminá-

cie a extrémizmu. Morálna odvaha jednotlivcov, ktorí riskovali vlastný život, aby zachránili 

iných, je trvalou výzvou pre každého človeka – konať v prospech dobra aj tam, kde to 

znamená osobné riziko. 

 

BIBLIOGRAFIA 

Pramene a literatúra 

Archívne pramene 

Slovenský národný archív Bratislava 

Fond: ÚŠB 209 

Štátny archív Prešov 

Fond: Šarišsko-zemplínska župa Štátobezpečnostné 1940-1944 

Archív Gréckokatolíckeho arcibiskupstva v Prešove  

Fond: Prezidiálne spisy 

Osobný archív autora  

Svedectvo Juliany Filovej, rod. Ungvarovej, zo dňa 12. decembra 2006.  

Svedectvo Eriky Kleinovej, rod. Fleischerovej, zo 16. januára 1996. 

Gréckokatolícka cirkev, farnosť Olšavica. Matrika pokrstených. 

Svedectvo Andreja Fila z 20. decembra 2006. 

Svedectvo Michala Lukáča-Spitzera zo 6. decembra 2006. 

Matriky pokrstených 

Gréckokatolícka cirkev, farnosť Bratislava 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

90 

 

Gréckokatolícka cirkev, farnosť Drienica 

Gréckokatolícka cirkev, farnosť Olšavica 

 

Normatívne pramene 

Vládne nariadenie č. 63/1939 Sl. z. o vymedzení pojmu Žida a usmernení počtu Židov              

v niektorých slobodných povolaniach zo dňa 18. apríla 1939. 

Vládne nariadenie č. 198/1941 SL. Z. Nariadenie zo dňa 9. septembra 1941 o právnom 

postavení Židov.  

Ústavný zákon č. 68/1942 Sl. z. o vysťahovaní Židov zo dňa 15. mája 1942.  

 

Tlačené pramene 

Katechizmus Katolíckej cirkvi. Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 2002.  

NIŽŇANSKÝ, Eduard – KAMENEC, Ivan (eds.). Holokaust na Slovensku 2. Prezident, 

vláda, Snem SR a Štátna rada o židovskej otázke (1939 – 1945). Dokumenty. Bratislava : 

Nadácia Milana Šimečku, Židovská náboženská obec Bratislava, 2003.  

NIŽŇANSKÝ, Eduard (ed.). Holokaust na Slovensku 6. Deportácie v roku 1942. Dokumenty. 

Bratislava : Nadácia Milana Šimečku, 2005.  

NIŽŇANSKÝ, Eduard (ed.). Holokaust na Slovensku 4. Dokumenty nemeckej proveniencie (1939 

– 1945). Bratislava : Nadácia Milana Šimečku, Židovská náboženská obec Bratislava, 

2003. 

 

Literatúra 

BLET, Pierre. Pius XII. a druhá svetová vojna podľa vatikánskych archívov. Bratislava : Kalligram, 2002. 

BORZA, Peter. Dejiny Gréckokatolíckej cirkvi na Slovensku v rokoch 1939 – 1945. Prešov : Petra, 2017. 

BORZA, Peter. Gréckokatolícka cirkev a Židia na Slovensku v rokoch 1939 – 1945. Prešov : Petra, 

2017. 

BORZA, Peter. Gréckokatolícka cirkev na okupovaných územiach Československa 1938 – 1945. Košice : 

Univerzita Pavla Jozefa Šafárika v Košiciach, Filozofická fakulta, 2019. 

FIAMOVÁ, Martina – HLAVINKA, Ján – SCHVARC, Michal a kol. Slovenský štát 1939 – 1945. 

Predstavy a realita. Bratislava : Historický ústav SAV, 2014. 

GUSHEE, P. David. Rescuers: Their motives and morals. In Carol Rittner – Stephen D. Smith 

– Irena Steinfeldt (eds.). The Holocaust and the Christian World. Keperard : London, 2000, s. 159 

– 161. 

ICKX, Johan. Odtajněné archívy Vatikánu. Praha : Euromedia,  2022. 

J. E. Pavel Gojdič ČSVV Jepiskop prjaševskij, k jeho dvadcaťročnomu jubileju so dňa jep. po-

svjaščenija (1927 – 1947). Prjašev : Sostavil redakcionnyj komitet. Izdalo Vpr. Svjaščennstvo 

jeparchii prjaševskoj,  1947. 

JELÍNEK, Ješajahu Andrej. Dávidova hviezda pod Tatrami. Židia na Slovensku v 20. storočí. Praha : 

Ipeľ, vydavateľstvo Jána Mlynárika, 2009. 

KAMENEC, Ivan. Po stopách tragédie. Bratislava : Archa, 1991. 

LETZ, Róbert. V hodine veľkej skúšky. Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 2007. 

NIŽŇANSKÝ, Eduard. Nacizmus, holokaust, slovenský štát. Bratislava : Kaligram, 2010. 

NOVOTNÝ, Adolf. Biblický slovník. Praha : Kalich, 1992. 

PEKÁR, Martin. Východné Slovensko 1939 – 1945. Prešov : Filozofická fakulta PU, 2007. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

91 
 

PETRANSKÝ, Ivan A. Život pod hviezdou. Osudy Tomáša Dezidera Munka. Prešov : Vydavateľstvo 

Michala Vaška, 2008. 

POTAŠ, Marián. Dar lásky. Spomienky na biskupa Pavla Gojdiča, OSBM. Prešov : Vydavateľstvo 

Michala Vaška, 2001. 

ŠVORC, Peter – DERFIŇÁK, Patrik. Východné Slovensko a Židia v medzivojnovom období. Prešov : 

Filozofická fakulta Prešovskej univerzity v Prešove, 2014. 

TOKÁROVÁ, Zuzana. Represívne zásahy proti židovským obyvateľom v Prešove v rokoch 1939 

– 1942. In Dejiny – internetový časopis Inštitútu histórie FF PU v Prešove, roč. 9, 2014, č. 2, s. 50 – 

66. 

 

Softvérové nástroje 

Microsoft Copilot (GPT-4). Jazykový model umelej inteligencie na spracovanie textov. 

Microsoft, 2025. Dostupné online: https://copilot.microsoft.com Poznámka: Nástroj bol 

využitý ako podpora na jazykovú analýzu, štylistickú úpravu, tvorbu grafov a anglického 

abstraktu. Autor plne zodpovedá za obsahovú a formálnu stránku textu. 

 

Adresa autora: 

doc. ThDr. Peter Borza, PhD., univer. prof. 

Univerzita Pavla Jozefa Šafárika v Košiciach 

Filozofická fakulta, Katedra histórie 

040 59 Moyzesova 9 

email: peter.borza@upjs.sk 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

https://copilot.microsoft.com/


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

92 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

PRAMEŇ / SOURCE 
 

 

 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025     

 

93 
 

Fundačná listina farnosti Nacina Ves vydaná jágerským 
biskupom Šimonom z Rozhanoviec v roku 1443 
 

Daniel Boleš  

 

The founding charter of the parish of Nacina Ves issued by the Bishop of Jágers 

Šimon of Rozhanovce in 1443 

 

Nos Symon de Rozgon, dei et apostolice sedis gracia episcopus Agriensis, Regie Maiestati 

Summus Cancellarius memorie commendamus || tenore presencium significamus, qui-

bus expedit vniuersis quod die daturum (sic!) presencium nobilis Johannes filius Jacobi de 

Nathafalwa  armiger || nostre dieocesis in nostram accedens presenciam vbi tunc vnacum 

nonnullis huius regni prelatis et iurisperitis eramus constituti exposuit || nobis eo modo 

quo ipse cupiens huius seculi transitoria in perpetua commutare ex deliberato animo qu-

andam ecclesiam in dicta possessione || Nathafalwa vocatam in honore omnium sancto-

rum extrui fecisset, que prius fuit capella filialis parochialis ecclesie omnium sanctorum in 

possessione Lezna || fuisset fructibus tamen et proventibus ipsius capelle de nouo in 

ecclesiam commutate noue ipsius ecclesie de Lezna saluis per omnia remanentibus || ex 

maxime respectu quia dicta capella de dicta ecclesia matrice de Lezna satis in magno spacio 

distando plures christifideles ex causa huiusmodi || distancie sine sacramento decessis-

sent que quidem ecclesia noua adhuc dotacionibus careret quas ipse et sui fratres parati 

essent in successu, quia eidem || quantum facultas bonorum ipsorum suppeteret et eciam 

presbytero idoneo ipsius noue ecclesie per ipsum constructe pro sua et suorum parentum 

salute || providere supplicauit nobis humiliter et deuote, vt nos ipsam ecclesiam nouam, 

que prius filialis capella vt dicitur ecclesie parochialis de Lezna ||fuisset in ecclesiam mat-

ricem et parochialem commutare suique et progenitorum suorum temporibus de soluci-

one censuum archidiaconalium exemptam et || supportatam habere dignaretur. Nosque 

cui ex debito nostri pastoralis officio de hiis incumbere et providere attendentes deuocio-

nem ipsius Johannis || quam ad ipsam ecclesiam omnium sanctorum nouiter per eum 

erectam habet et erexit vel eciam ad pinguiorem dotacionem ipsi ecclesie noue fiendum 

feruencius || innitetur sed et supplicacionibus eiusdem inclinati dictam ecclesiam nouam 

in ecclesiam matricem et parochialem saluis tamen proventibus annuis ipsius || noue 

ecclesie plebanis de Lezna remanentibus racione quorum idem plebanus archidiaconus 

pro tempore constitutis teneatur semper respondere commutantes || et pronunciantes 

ymmo commutamus et pronunciamus ipsamque infra vite ipsius Johannis et progenito-

rum suorum tempora ab omni solucione censuum || archidiaconalium duximus eximen-

dum et supportandum ymmo eximimus et supportamus presencium per vigorem quo 

circa vobis domino archidiacono zempliniensi plebano in eadem possessione constituto 

et in futurum constituendo eorumque vicearchidiaconis in virtute sancte obediencie et sub 

excommunicationis || pena firmiter commitimus et mandamus quatenus dictam eccle-

siam de Nathafalwa et per consequens plebanos in eadem pro tempore existentes vsque 

vite tempora ipsius || Johannis et eiusdem progenitorum ad soluendum et dandum census 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

94 
 

archidiaconales vobos (sic!) nusquam et nequaquam contra formam premisse exempcionis 

|| artare (sic!)et apellere debeatis nec sitis ausi modo aliquali. In cuius rei testimonium 

presentes litteras nostras sigillo nostro anulari impendenti con||signatas   eidem Johanni 

duximus concedendum. Datum Bude in festo beati Pauli primi heremite. Anno domini 

millesimo quadringentesimo quadragesimo tertio. 

 

Preklad 

My Šimon z Rozhanoviec z milosti božej a apoštolského stolca biskup jágerský, kráľovského veličenstva 

hlavný kancelár dávame na pamiatku znením tohto listu a zároveň oznamujeme všetkým, ktorým to 

prináleží, že v deň vydania listiny šľachtic Ján, syn Jakuba z Nacinej Vsi, ako zbrojnoš v službách našej 

diecézy pristúpiac pred nás osobne prítomných počas toho, keď sme sa zišli spolu s niekoľkými prelátmi 

a právnikmi tohto kráľovstva; nám najprv vysvetlil, že stále túži po tom, aby pominuteľné veci tohto sveta 

vymenil za večné. Po dôkladnom zvážení, nechal postaviť akýsi kostol na, už uvedenom majetku, Nacina 

Ves ku cti Všetkých svätých, pred ktorým bola filiálna kaplnka farského kostola Všetkých svätých na 

majetku Lesné. Stalo sa to vo veľkej miere – hoc predsa pri zachovaní vo všetkom tak čo sa týka úžitkov 

z majetku ako aj cirkevných príjmoch tejto kaplnky už teraz zmenenej na kostol pre potreby kostola 

v Lesnom –kvôli tomu, že uvedená kaplnka je veľmi vzdialená od kostola s právom krstu z Lesného                

a tak mnohí veriaci umreli bez prijatia sviatosti. Zaiste tento nový kostol doteraz nemá nijaké materiálne 

zabezpečenie ale on sám a jeho bratia sú pripravení po čase, nakoľko im to ich hmotné zabezpečenie 

dovolí, sa takto o nový kostol postarať ako i o vhodného kňaza  pre tento nový kostol. Požiadal nás 

úctivo a náležite, aby sme tento nový kostol, ktorý, ako bolo povedané, bol filiálnou kaplnkou farského 

kostola v Lesnom ráčili zmeniť na farský kostol a to s právom krstu a počas života jeho i jeho rodičov 

oslobodiť od poplatkov pre archidiakona a ako taký ho považoval, že je oslobodený.  

A tak my, ktorým prináleží dušpastiersky úrad a tým i v takých veciach konať a sa postarať, 

pričom vidiac úprimnú náboženskú úctu samého Jána, ktorú prejavuje voči tomuto novému kostolu ním 

založenému a postavenému trebárs aj bol povzbudený horlivo sa zasadiť o bohatšie zabezpečenie kostola, 

sme naklonení jeho požiadavke vyhovieť meníme a menujeme ako zmenený kostol na farský s právom 

krstu pri zachovaní ročného príjmu z jeho územia určenému plebánovi z Lesného  o čom je povinný úradne 

hovoriť pán archidiakon a po dobu života samého Jána a jeho rodičov vynímame ho z pod povinnosti 

dávať poplatky archidiakonovi  a ako taký ho hmotne zvýhodňujeme výnosom tejto listiny. Čo sa toho 

týka vám pán archidiakon zemplinský, plebánovi na tomto majetku ustanovenému a  do budúcna, ktorý 

bude ustanovený ako aj ich vicearchidiakonom  mocou svätej poslušnosti a pod trestom exkomunikácie 

prísne nariaďujeme, aby ste nikdy a vôbec farnosť ako i plebána v spomínanenj farnosti Nacina Ves 

v tom čase určeného, po dobu života Jána a jeho rodičov nenútili k plateniu katedratika, čo by bolo v pro-

tive tejto exempcie a neopovážte sa to nijakým spôsobom urobiť. Na pamiatku tejto veci sme vydali túto 

našu listinu spečatenú naším pečatným prsteňom a pečaťou privesenou, udelili sme ju tomuto Jánovi. Dané 

v Budíne na sviatok sv. Pavla pustovníka v roku Pána 1443.   
       

Listina jágerského biskupa Šimona z Rozhanoviec, vydaná 10. januára 1443, je prí-

kladom dekrétu o ustanovení farnosti v rámci stredovekej cirkevnej proveniencie. Zatiaľ 

nie je známe, že by bola niekde publikovaná. Uložená je v originále vo fonde šľachtického 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025     

 

95 
 

rodu Nátafalusi z Nacinej Vsi v Slovenskom národnom archíve.1 Ponúka dôležité údaje 

o cirkevných úradoch, kompetenciách v rámci cirkevnej správy či jednotlivé údaje o danej 

lokalite v rámci jej dejinného vývinu.  

 

Adresa autora: 

ThDr. Daniel Boleš, PhD.   
Katolícka univerzita v Ružomberku, Teologická fakulta v Košiciach 
Inštitút cirkevných dejín, Hlavná 89, 041 21 Košice  
e-mail:danielb.posta@gmail.com 

                                                           
1 Slovenský národný archív v Bratislave, fond Natafaluši NV, Fasc. II, nr. 25. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025     

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

ČLÁNKY / ARTICLES 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

97 
 

Miniatúra ikonoklastu zotierajúceho obraz Krista z Chludovho 
žaltára – teologicko-ikonografická exegéza 

 
Wojciech Słomski 
  
Miniature of an iconoclast erasing the image of Christ from Chlud's psalter – theological-iconographic 
exegesis 

 

Chludov žaltár (Cod. gr. 129, Štátne historické múzeum, Moskva) patrí medzi najvýznam-

nejšie byzantské iluminované rukopisy 9. storočia. Vznikol približne okolo roku 850 v 

Konštantínopole, pravdepodobne v prostredí Studitského kláštora, krátko po ukončení 

druhej ikonoklastickej krízy (815 – 843).1 Rukopis nie je len liturgickým textom, ale aj 

ikonodulským manifestom, ktorý programovo obhajuje teológiu obrazu po Triumfe pravos-

lávia (843).2 V tomto zmysle Chludov žaltár predstavuje vizuálnu formu teologickej po-

lemiky, v ktorej obraz funguje ako argument rovnako presvedčivý ako text. 

Jedna z najznámejších miniatúr rukopisu je umiestnená pri verši zo Žalmu 68 (69), 

22,: 

 ἔδωκαν εἰς τὸ βρῶμά μου χολὴν καὶ εἰς τὴν δίψαν μου ἐπότισάν με ὄξος 

Edōkan eis to brōma mou cholēn kai eis tēn dipsan mou epotisán me oxos „Dali mi 

ako pokrm žlč a keď som bol smädný, napojili ma octom,“3  

zobrazuje ikonoklastu, ktorý pomocou dlhej palice so špongiou zotiera obraz Krista                   

z medailónu. Vedľa neho sa nachádza nádoba s vápnom alebo octom. Iluminátor tak ve-

dome vytvára ikonografickú paralelu medzi scénou ukrižovania (ponúknutie octu Kris-

tovi) a ničením obrazu. Tak, ako rímski vojaci zraňovali Krista na kríži, aj ikonoklasta 

„zraňuje“ Krista duchovne, keď ničí Jeho ikonu.4  

Tento motív sa opiera o ikonodulskú teológiu sv. Jána Damaského, najmä o jeho 

Περὶ εἰκόνων λόγοι („Reči o obrazoch“), kde sa píše: 

Οὐ τὴν ὕλην προσκυνῶ, ἀλλὰ τὸν δημιουργὸν τῆς ὕλης... „Neklaňam sa hmote, ale 

Stvoriteľovi hmoty, ktorý sa kvôli mne stal hmotou a skrze hmotu uskutočnil moju 

spásu.“5  

Podľa tejto logiky je zničenie obrazu Krista popretím tajomstva Vtelenia. Ikona je 

chápaná ako sviatostný znak prítomnosti vteleného Slova – jej odmietnutie teda znamená 

teologický útok na samotný základ kresťanskej soteriológie. Miniatúra tak vizuálne artiku-

luje Damaského argument: Kto ničí ikonu, odmieta Božie vtelené ľudstvo?6  

                                                           
1 ANISIMOV, A. I. Khludovskaia Psaltyr i ikonoklasticheskaia polemika, Vizantiiskii vremennik 4 (1951): p. 33 – 58. 

2 BRUBAKER, Leslie. Vision and Meaning in Ninth-Century Byzantium: Image as Exegesis in the Chludov Psalter (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999), p. 21 – 28. 

3 Biblia Sacra Graeca (LXX), Ps 68(69), p. 22. 

4 NERSESSIAN, Sirarpie Der, The Illustrations of the Chludov Psalter, Dumbarton Oaks Studies 4 (Washington, D.C.: 
Harvard University Press, 1952), p. 45 – 49. 

5 DAMASCENI, Ioannis. De imaginibus orationes tres, ed. B. Kotter, Patrologia Graeca 94, 1245A. 

6 LOUTH, Andrew, trans., Three Treatises on the Divine Images (Crestwood, NY: St. Vladimir’s Seminary Press, 2003),                    
p. 17. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025     

 

98 
 

Umelecký štýl a ideologická funkcia 

Štýl maľby je expresívny, s ostrými kontúrami a výraznou gestikou. Charakteristická je 

skicovitosť a dynamika postáv, čo zodpovedá ikonografickému zámeru – nejde o dekorá-

ciu, ale o vizuálnu polemiku. Ikonoklasta je zobrazený v prudkom pohybe, s rozcuchanými 

vlasmi a karikatúrnym výrazom, zatiaľ čo Kristus v medailóne zostáva pokojný, transcen-

dentný a vznešený. Tento kontrast symbolizuje protiváhu medzi Božím pokojom a ľud-

skou zaslepenosťou.7  

Takáto vizuálna satira má apologetický charakter: cieľom je nielen obhajovať or-

todoxiu, ale aj zosmiešniť herézu. Miniatúra sa tak stáva didaktickým nástrojom, určeným 

pre vzdelaného mnícha, ktorý pri modlitbe žalmov kontempluje pravdy viery prostredníc-

tvom obrazu.8  

 

 

Chludov žaltár ako „teológia v obrazoch“ 

Každá ilustrácia žaltára funguje ako vizuálna exegéza, ktorá interpretuje biblický text v 

kontexte dejinného zápasu Cirkvi. Tak, ako komentár glosuje slová, miniatúra glosuje ob-

razy. V byzantskom chápaní je obraz „tichou teológiou“ (ἡ σιωπῶσα θεολογία), ako neskôr 

napísal sv. Teodor Studita: „Obraz hovorí očiam to, čo slovo hovorí uchu.“9  

V tomto zmysle Chludov žaltár predstavuje jeden z prvých systémových pokusov 

o „vizuálnu teológiu“ (θεολογία τῆς ὁράσεως) – teológiu, ktorá chápe obraz ako nositeľa 

zjavenia. Miniatúra ikonoklastu zotierajúceho Kristovu ikonu tak nie je len umeleckým 

                                                           
7 CORMACK, Robin. Writing in Gold: Byzantine Society and Its Icons (London: George Philip, 1985), p. 66 – 72. 

8 CUTLER, Anthony. „The Aristocratic Psalters of Ninth-Century Byzantium,“ Dumbarton Oaks Papers p. 34 – 35 
(1980 – 81): p. 93 – 108. 

9 STUDITES, Theodoros. On the Holy Icons, trans. Catharine P. Roth (Crestwood, NY: SVS Press, 1981), p. 14. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

99 
 

dielom, ale aj teologickým traktátom v obraze, ktorý syntetizuje dogmu o Vtelení, soteri-

ologickú symboliku a dejinnú pamäť byzantskej Cirkvi. 

 
Adresa autora:  

prof. dr hab.Wojciech Słomski 

Vizja University in Warsaw  

Okopowa 59, 01-043 Warszava, Poland 

e-mail: w.slomski@vizja.pl



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025     

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

RECENZENTI PRÍSPEVKOV / REVIEWERS 

 

 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

101 
 

RECENZENTI PRÍSPEVKOV |REVIEWERS 

 

prof. ThDr. Cyril HIŠEM, PhD.  

Katolícka univerzita v Ružomberku, Teologická fakulta v Košiciach 

Inštitút cirkevných dejín, Hlavná 89, 041 21 Košice 

e-mail: cyril.hisem@ku.sk  

 

ThDr. Daniel BOLEŠ, PhD.  

Katolícka univerzita v Ružomberku, Teologická fakulta v Košiciach 

Inštitút cirkevných dejín, Hlavná 89, 041 21 Košice 

e-mail: danielb.posta@gmail.com  

 

  doc. ThDr. Peter BORZA, PhD.  

  Univerzita Pavla Jozefa Šafárika v Košiciach 

  Filozofická fakulta 

  Moyzesova 9, 040 59 Košice 

  e-mail: peter.borza@upjs.sk 

   

doc. PhDr. Jaroslav CORANIČ, PhD.  

Gréckokatolícka teologická fakulta Prešovskej univerzity  

Katedra historických vied  

Ul. biskupa Gojdiča 2, 080 01 Prešov  

e-mail: jaroslav.coranic@unipo.sk  

 

prof. ThDr. PaedDr. PhDr. Jozef JURKO, PhD.  

Katolícka univerzita v Ružomberku  

Teologická fakulta  

Hlavná 89, 041 21 Košice  

e-mail: jurko@ktfke.sk  

 

doc. Viktor Vasilovič KICHERA, PhD.  

Uzhhorod National University  

Faculty of History  

Universytets'ka St, 14, Uzhhorod,  

Zakarpats'ka oblast, Ukrajina, 88000  

email: vkichera@ukr.net  

 

ThDr. Angelus Štefan KURUC O.Praem., PhD.  

Katolícka univerzita v Ružomberku, Teologická fakulta v Košiciach 

Inštitút cirkevných dejín, Hlavná 89, 041 21 Košice 

e-mail: stefan.kuruc@gmail.com  

 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025     

 

102 
 

prof. PhDr. ThDr. Štefan LENČIŠ, PhD.  

Katolícka univerzita v Ružomberku, Teologická fakulta v Košiciach 

Inštitút cirkevných dejín, Hlavná 89, 041 21 Košice 

e-mail: stefan.lencis@ku.sk  

 

ks. dr hab. Jarosław R. MARCZEWSKI 
Katedra Historii Kościoła  
Wydział Teologii  
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II 

Al. Racławickie 14, 20-950 Lublin 

e-mail: jaroslaw.marczewski@kul.pl 

  

prof. ThDr. Gabriel RAGAN, PhD.  

Katolícka univerzita v Ružomberku  

Teologická fakulta  

Hlavná 89, 041 21 Košice  

e-mail: gabriel.ragan@ku.sk  

 

prof. PaedDr. ThDr. Ambróz Martin ŠTRBÁK O.Praem., PhD.  

Rehoľný dom premonštrátov  

Hlavná 67, 040 01 Košice  

e-mail: martin.strbak@gmail.com  

 

prof. PaedDr. ThLic. Martin WEIS, ThD.  

Jihočeská univerzita v Českých Budějovicích  

Teologická fakulta  

Kněžská 8, 370 01 České Budějovice  

e-mail: weis@tf.jcu.cz 

 

mailto:weis@tf.jcu.cz


 

 
 

Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 

 vedecký recenzovaný časopis|Scientific peer-reviewed journal 

 ročník |Volume 14, číslo|Issue 2, rok|Year 2025 

 

Adresa vydavateľa|Addres of Editorial Publisher: 

 © 2025 VERBUM – vydavateľstvo KU 

 Hrabovská cesta 1A, 034 01 Ružomberok 

 web: www.ku.sk 

 

Adresa redakcie|Addres of Editorial Office: 

 © Inštitút cirkevných dejín, Teologická fakulta  

 Katolícka univerzita v Ružomberku 

 Hlavná 89, 041 21 Košice 

 web: www.icd.ktfke.sk 

 email: icd@ktfke.sk 

 

Tlač|Print: 

EQUILIBRIA, s.r.o. 

Krásnohorská 82, 040 11 Košice 

   

 

Pokyny pre autorov|Instructions for Authors 

 www.icd.ktfke.sk 

 

Predná a zadná obálka: 
Fragmenty z Chludovho žaltára – byzantský iluminovaný rukopis z 9. storočia.  
Štátne historické múzeum v Moskve. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 1338-9572 (Print), ISSN 2730-0153 (Online) 

Evidenčné číslo: EV 4697/12 

IČO vydavateľa: 37 801 279 

Dátum vydania periodickej tlače: december 2025  


