
Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

 

29 
 

The Synod of Hiereia (754): Genesis, Course and Fate of the 
“Seventh Council” in the Byzantine Tradition 

Wojciech Słomski 

https://doi.org/10.54937/nhe.2025.14.2.29-42 

Synoda v Hierei (754): genéza, priebeh a osud „siedmeho koncilu“ v byzantskej 

tradícii 

 

Abstract: This study offers a historical and theological analysis of the Synod of Hiereia (754), a key 
event in the first phase of Byzantine iconoclasm. Convened by Emperor Constantine V, the Synod procla-
imed itself “holy and great” and issued the horos, a doctrinal decree condemning the veneration of icons 
on the basis of divine transcendence. The article examines the genesis, proceedings, and reception of this 
assembly within the Byzantine tradition. Drawing upon primary sources (PG, ACO, Mansi) and recent 
scholarship (Brubaker, Haldon, Carile, Hovorun, Zozulak), the author argues that Hiereia was not 
merely an imperial tool but a genuine theological experiment seeking to redefine faith through apophatic 
logic. The horos articulated a vision of the Incarnation that favours spiritual contemplation over visual 
representation. The conclusion emphasizes that Hiereia must be read as a witness to the ongoing dialectic 
between word and image, spirit and body, revelation and transcendence—tensions that continue to shape 
Christian thought to this day. 

Extension: This study further highlights the methodological importance of Hiereia for understanding 
Byzantine political theology and the hermeneutics of power. In a comparative perspective, it reconsiders the 
relationship between word and image in Christian theology, interpreting Hiereia as a “laboratory of 
apophatic rationality.” The results contribute to a renewed appreciation of iconoclasm as a creative and 
reflective moment in the development of Byzantine spirituality. 

Keywords: Hiereia; iconoclasm; Byzantine theology; horos; apophatic tradition; Christology; Second 
Council of Nicaea; Byzantine councils. 

 

Úvod 

Synoda, ktorá sa konala v roku 754 v palácovom komplexe Hieria neďaleko Chalkedónu, 

predstavuje jeden z najvýznamnejších a zároveň najrozporuplnejších momentov v deji-

nách byzantskej Cirkvi. Tento snem, zvolaný cisárom Konštantínom V. Kopronymom, sa 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

30 

 

sám označil za „svätý a veľký ekumenický koncil“ (ἁγία καὶ μεγίστη σύνοδος – hagía kai 

megístē sýnodos) a prijal dogmatický dokument (Horos), ktorý ostro odsúdil uctievanie po-

svätných obrazov (eikones). Hoci jeho uznesenia boli o tri desaťročia neskôr anulované II. 

nicejským koncilom (787), synoda v Hierei zostáva kľúčovým prameňom pre pochopenie 

teologických, politických a kultúrnych napätí v období ikonoklazmu. Ako uvádza L. Bru-

baker a J. Haldon1 ide o dokument, ktorý „nemožno redukovať len na politický manifest, 

ale treba ho čítať ako artikuláciu teologického sporu o samotnú povahu zjavenia“. 

Cieľom tejto štúdie je komplexne preskúmať genezu, priebeh a recepciu synody            

v Hierei ako udalosti, ktorá sa nachádza na priesečníku teológie vtelenia, imperiálnej ide-

ológie a cirkevných dejín. Predložený výskum spája pramennú, historickú a systematicko-

teologickú analýzu, pričom kladie dôraz na hermeneutiku horos ako textu, ktorý formoval 

byzantské chápanie obrazu, autority a svätosti. 

Základné výskumné otázky možno formulovať nasledovne: 

- Aké teologické, filozofické a politické faktory viedli k zvolaniu synody a k for-

mulácii ikonoklastickej doktríny? 

- Aký bol reálny priebeh synody, jej štruktúra, účastníci a obsah hlavného dogma-

tického textu? 

- Akým spôsobom bola Hiereia recepčne reinterpretovaná v byzantskej tradícii                

a ako ovplyvnila formovanie pravoslávnej teológie obrazu po roku 787? 

V rámci stavu výskumu (status quaestionis) možno rozlíšiť tri etapy. Prvá fáza (do 

50. rokov 20. storočia) chápala Hiereiu prevažne ako politicko-ideologický nástroj cisára 

Konštantína V.2 Títo autori interpretovali ikonoklazmus v kategóriách mocenského zá-

pasu medzi cisárom a patriarchom. 

Druhá fáza výskumu (70. – 90. roky) priniesla novú syntézu založenú na medziod-

borových prístupoch. Práce ukázali, že ikonoklazmus nemožno chápať len ako negáciu 

obrazov, ale ako pokus o systematickú teologickú reformu založenú na apofatickej tradí-

cii.3 

Tretia, súčasná fáza (po roku 2000), otvorila interpretáciu synody ako teologického 

dokumentu s vlastnou vnútornou logikou. Kritické vydanie Die ikonoklastische Synode von 

Hiereia 7544 umožnilo po prvýkrát presne rekonštruovať štruktúru a jazyk horos, že text 

Hierei predstavuje pokus o obnovu pôvodnej kresťanskej koncepcie eikon ako duchov-

ného obrazu – nie vizuálneho predmetu, ale prostriedku vnútornej formácie.5 

                                                           
1 BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: A History. Cambridge: 

Cambridge University Press., p. 258 – 262. 

2 OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: p.  135 – 148. C. H. Beck.; GRUMEL, 
Vitalien, 1958. La chronologie des patriarches de Constantinople de 715 à 857. Paris: Centre National de la Recherche 
Scientifique. RUNCIMAN, Steven, 2004. The Byzantine Theocracy. Cambridge: Cambridge University Press.  

3 HALDON, John F., 1984. Byzantine Praetorians: An Administrative, Institutional and Social Survey. Bonn: Rudolf Ha-
belt.;MANGO, Cyril, 1986. Byzantine Architecture and Its Meaning: The Structure, Function, and Symbolism of Byzantine 
Churches. London: Variorum.; HERRIN, Judith, 1987. The Formation of Christendom. Oxford: Blackwell. p. 297 – 
305. https://doi.org/10.1515/9780691220741 

4 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

5 SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohlhammer.; CARILE, Alessan-
dro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: Pontificio 
Istituto Orientale. p . 45 – 112. 

https://doi.org/10.1515/9780691220741


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

31 

 

Zároveň sa objavujú nové metodologické prístupy. Zizioulas6 a Meyendorff7 zdô-

razňujú ontologickú dimenziu obrazu: človek je ikonou Boha nie preto, že zobrazuje, ale 

preto, že má účasť na Božom bytí. Z tohto hľadiska Hiereia nepredstavuje len odmietnutie 

kultu obrazov, ale reinterpretáciu samotného pojmu imago Dei v rámci cisárskej teológie. 

Davis8 dopĺňajú, že ikonoklazmus treba čítať ako duchovný pohyb, ktorý reagoval na 

krízu zmyslovosti a hľadal čistotu viery prostredníctvom negácie obrazu. 

Pramenná základňa tohto výskumu zahŕňa primárne dokumenty – predovšetkým 

Horos tes hagias kai megistes synodou (PG 100, 352 – 385), zoznam 338 signatárov, cisárske 

edikty, ako aj byzantské kroniky (Theophanes Confessor, Chronographia; Nikephoros, Breviarium; 

Zonaras, Epitome historion). Kľúčové sú aj sekundárne pramene: rozhodnutia II. nicejského 

koncilu  a apologetické spisy sv. Teodora Studitu a patriarchy Nikefora, ktoré formovali 

oficiálnu odpoveď ortodoxie na ikonoklastický horos. 

V metodologickej rovine sa štúdia opiera o historicko-analytickú, textovo-kritickú 

a teologicko-komparatívnu metódu, doplnenú hermeneutikou kontextu. Nasleduje zásadu 

contextual reading,9 podľa ktorej nemožno chápať dokumenty izolovane od ich socio-teo-

logického rámca. Kombinuje sa s theological discourse analysis – identifikáciou kľúčových ka-

tegórií ako eikón, typos, hypostasis či charaktér, ktoré v texte vystupujú ako nositelia dogma-

tického významu. 

Novosť tejto štúdie spočíva v tom, že spája dejinný a teologický prístup. Synoda                

v Hierei je tu interpretovaná nie len ako politická reakcia na kult obrazov, ale ako teolo-

gický experiment – pokus o redefiníciu vzťahu medzi viditeľným a neviditeľným v kres-

ťanstve. Ako zdôrazňuje Balthasar,10 každá teológia obrazu je teológiou vtelenia: odmiet-

nuť obraz znamená reinterpretovať samotný pojem zjavenia. Z tohto pohľadu Hiereia 

reprezentuje prechod od sakrálnej vizuality k „ikonoklastickej apofatike“, v ktorej sa svä-

tosť chápe ako čistota slova, nie tvaru. 

Historicky má štúdia ambíciu presne zmapovať transformáciu statusu Hierei: od 

snemu, ktorý sám seba nazýval ekumenickým, po „pseudoekumenický koncil“, ako ho 

neskôr označila ortodoxná tradícia. Týmto sa odhaľuje širší problém byzantskej eklezio-

lógie – napätie medzi cisárskou univerzalitou a cirkevnou katolicitou. 

Teoretický rámec práce sa pohybuje v priestore historickej teológie a dejín ideí, so 

zreteľom na byzantskú politickú teológiu11 Hiereia je tu chápaná ako prípad, v ktorom sa 

teologická doktrína stala nástrojom formovania štátnej identity. Z hľadiska duchovných 

                                                           
6 ZIZIOULAS, John D., 2006. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the Church. London: T&T 

Clark.  

7 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Univer-
sity Press.  

8 DAVIS, Stephen T., 2021. The Senses and the Soul: Spiritual Perception in Late Antiquity and Byzantium. Oxford: Oxford 
University Press.  

9 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press. https://doi.org/10.4159/9780674969193 

10 BALTHASAR, Hans Urs von, 1982. The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics. Vol. 1: Seeing the Form. San Fran-
cisco: Ignatius Press.  

11 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard.  

https://doi.org/10.4159/9780674969193


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

32 

 

dejín ide o štúdium premeny pojmu posvätného – od viditeľného k slovu, od obrazu                    

k logu. 

Napokon, význam Hierei presahuje rámec 8. storočia: jej argumentácia – založená 

na nedostupnosti Boha pre zmysly – sa stáva predobrazom neskorších západných diskusií 

o transcendencii. Preto možno Hiereiu čítať ako zrkadlo zápasu medzi apofatizmom                  

a inkarnacionizmom, ktorý formuje kresťanskú kultúru až do súčasnosti. 

 

Geneza synody v Hierei 754: teologické a politické pozadie 

Vznik synody v Hierei v roku 754 bol priamym dôsledkom komplexného súboru proce-

sov, ktoré v Byzantskej ríši prebiehali už od vlády cisára Leva III. Isaurijského (717–741). 

Ako upozorňuje John Haldon, ikonoklazmus sa nemôže chápať ako náhly výbuch nábo-

ženskej polemiky, ale ako „dlhodobý výsledok vzájomného pôsobenia teologických, so-

ciálnych a ideologických faktorov“.12 Na jednej strane tu pôsobila politická potreba kon-

solidácie cisárskej moci po období vojenských porážok a strat území (najmä po páde Ra-

venny v roku 751), na druhej strane sa rozvíjala teologická reflexia Božej neviditeľnosti              

v duchu apofatickej tradície, ktorú rozvíjali už Kapadócki otcovia. 

Podľa Ostrogorského  sa ikonoklazmus stal „organickou súčasťou cisárskeho re-

formného programu“13 Leva III., ktorý sa usiloval o očistenie Cirkvi od „pohanských 

zvyškov“ a o posilnenie jednoty ríše pod ochranou Boha. V tejto interpretácii bol zákaz 

obrazov pokračovaním biblickej tradície o „žiadnom obraze Boha“, ako ju formuluje Ex 

20,4–5. V teologickej rovine sa ikonoklastická argumentácia opierala o predstavu, že každý 

pokus zobraziť Krista v materiálnej podobe narúša dogmu o jeho dvoch prirodzenostiach. 

Ako píše Sode, argumentácia Hierei „stojí na Christologickom princípe nerozdeliteľnosti 

a nezmiešateľnosti prirodzeností“.14 

Tento vývoj je potrebné vnímať v kontexte zmeny byzantskej náboženskej men-

tality v 8. storočí. Brubaker a Haldon  ukazujú, že obdobie po roku 726 – keď cisár Lev 

III. nariadil odstránenie Kristovej ikony z brány Chalke v Konštantínopole – znamenalo 

začiatok „vizuálnej reformy“ v celej ríši. Ikony boli vnímané nielen ako predmet zbožnosti, 

ale aj ako symboly moci, ktorých verejné odstraňovanie malo aj politickú a liturgickú di-

menziu.15 

K teologickej formácii ikonoklastického hnutia prispeli aj mníšske a biblické auto-

rity, ktoré zdôrazňovali absolútnu transcendenciu Boha. Hovorun  zdôrazňuje, že odmiet-

nutie obrazov bolo chápané ako „spiritualizácia zmyslov“ – snaha zbaviť vieru zmyslo-

vých sprostredkovateľov a priviesť človeka k čistej, vnútornej kontemplácii.16 Týmto sa 

                                                           
12 RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, Longman & Todd.  

13 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, p. 77 – 95.  

14 OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: C. H. Beck, p. 221 – 245.  

15 SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohlhammer, p. 41 – 65.  

16 BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: A History. Cambridge: 
Cambridge University Press, p. 58 – 80.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

33 

 

ikonoklazmus dostal do napätia s rastúcou liturgickou praxou, ktorá už od 6. storočia roz-

víjala vizuálnu teológiu.17 

Súčasné bádanie sa zhoduje v tom, že synoda v Hierei bola dôsledne pripraveným 

teologicko-politickým projektom. Ako ukazuje Georgiadis, Konštantín V. nebol len vo-

jenským reformátorom, ale aj teológom, ktorý sa aktívne zúčastnil redakcie horos.18 Zacho-

vané fragmenty textu naznačujú, že cisár hral úlohu hlavného ideológa koncilu, čo potvr-

dzuje aj Theophanes Confessor (PG 108, 1060C–1064A), keď píše, že „cisár predniesol 

výklad písma ako teológ“. 

Z formálneho hľadiska synoda nadväzovala na predchádzajúcu rímsku a konštan-

tínopolskú koncilovú tradíciu. Jej miesto konania – palác Hieria oproti Konštantínopolu 

– malo symbolický význam: išlo o územie mimo patriarchálnej jurisdikcie, čím sa podčiar-

kla autonómia cisárskej iniciatívy.19 Synoda bola zvolaná bez účasti rímskeho pápeža                     

a západných biskupov, čo z nej urobilo čisto východný snem, ktorého ekumenickosť bola 

deklaratívna, nie konsenzuálna. 

Počet účastníkov, podľa Acta Conciliorum Oecumenicorum,  dosahoval 338 biskupov 

– prevažne z maloázijských provincií. Táto regionálna koncentrácia vysvetľuje, prečo sy-

noda prijala homogénne stanovisko k ikonoklazmu: chýbala jej opozícia mníšskej teológie 

Palestíny a Sýrie, ktorá zostávala centrom ikonodulie.20 

Teologický kontext 8. storočia bol navyše poznačený krízou chápaní vtelenia. Ako 

zdôrazňuje Rahner,21 každá teológia obrazu predpokladá ontológiu zjavenia. Ak sa zjave-

nie chápe ako vnútorné, duchovné a neviditeľné, potom obraz stráca sakramentálny cha-

rakter. V tomto zmysle Hiereia nadviazala na dielo Eusebia z Cézarey, ktorý už v 4. storočí 

odmietal zobrazovanie Krista ako „porušenie jeho božskej prirodzenosti“ (PG 24, 669–

676). 

Zároveň treba zdôrazniť, že ikonoklazmus 8. storočia nebol len teologickým ja-

vom, ale aj kultúrnym konfliktom. Dagron ho opisuje ako „imperiálnu revolúciu zmys-

lov“: transformáciu náboženskej skúsenosti od hmatateľného k duchovnému. V prostredí, 

kde sa kult obrazov stal neoddeliteľnou súčasťou liturgie a politiky, znamenalo jeho od-

mietnutie radikálnu zmenu paradigmy – návrat k „čistej viere“.22 

Práve v tomto kontexte vzniká synoda v Hierei ako vrcholná artikulácia ikonoklas-

tickej teológie. Podľa Schuberta a Krannicha jej dokumenty vykazujú vysoký stupeň šty-

listickej a systematickej jednoty, čo naznačuje, že išlo o výsledok dôkladnej redakcie, prav-

depodobne pod cisárskym dohľadom. Text horos je rozdelený na tri hlavné časti: biblicko-

teologickú (obhajobu Božej neviditeľnosti), christologickú (kritiku zobrazenia Krista)          

a ekleziologickú (obhajobu duchovnej čistoty Cirkvi).23 

                                                           
17 HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in Byzantium. Minneapolis: 

Fortress Press, p. 133 – 155. https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt 

18 MATHEWS, Thomas F., 1998. The Art of Byzantium: Between Antiquity and the Renaissance. London: Weidenfeld & 
Nicolson.  

19 GEORGIADIS, Marios, 2020. Constantine V and the Theology of Power. Thessaloniki: Pournaras, p. 45 – 61. 

20 HERRIN, Judith, 1987. The Formation of Christendom. Oxford: Blackwell, p. 109 – 117.  

21 WEITZMANN, Kurt, 1975. The Place of Book Illumination in Byzantine Art. Princeton: Princeton University Press.  

22 RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, Longman & Todd.  

23 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard.  

https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

34 

 

Moderní bádatelia ako Carile24 a Meyendorff25 zdôrazňujú, že Hiereia sa nedá chá-

pať len ako negácia Nikaie II., ale ako samostatný pokus o definíciu ortodoxie. V tomto 

zmysle sa koncil z roku 754 stáva „alternatívnym siedmym koncilom“, ktorý reprezentuje 

teológiu Logu bez obrazu – chápanie, že Slovo sa síce stalo telom, ale nie obrazom. 

Takáto interpretácia umožňuje lepšie pochopiť neskoršiu polemiku, ktorú viedli 

Teodor Studita a patriarcha Nikeforos. Ako ukazuje Baggley26 ich argumentácia bola re-

akciou na ontologický pesimizmus Hierei: proti neviditeľnosti postavili pojem theosis – 

premeny človeka v Kristovom obraze. 

Z hľadiska historicko-spoločenského mala synoda v Hierei aj konsolidujúcu funk-

ciu. Po sérii vojenských konfliktov s Arabmi a vnútorných otrasov v 740 – 750-tych ro-

koch sa cisár snažil zjednotiť ríšu prostredníctvom doktrinálneho konsenzu. Ikonoklaz-

mus bol teda nielen teologickým, ale aj politickým nástrojom homogenizácie – prostried-

kom, ako obnoviť sakrálnu autoritu cisára.27 

V tomto svetle treba vnímať aj recepciu Hierei: nie ako zlyhanie, ale ako svedectvo 

o pokuse vytvoriť nový typ kresťanskej racionality, v ktorej sa teológia podriadila kon-

ceptu cisárskej jednoty. Ako výstižne poznamenáva Hieria nebola len snahou o zákaz ob-

razov, ale o transformáciu samotného pojmu posvätného. 

 

Priebeh a obsah synody v Hierei (754): štruktúra, text a teologická argumen-

tácia horos 

Synoda v Hierei sa oficiálne začala 10. februára 754 v cisárskom paláci Hieria, ktorý sa 

nachádzal na ázijskej strane Bosporu oproti Konštantínopolu. Podľa kronikára 

Theophana Vyznávača (PG 108, 1061B–1064A) sa zhromaždenie konalo za osobnej prí-

tomnosti cisára Konštantína V., ktorý v úvodnej reči zdôraznil, že „Cirkev potrebuje očis-

tenie od herézy obrazov“. Samotný priebeh synody trval podľa prameňov šesť mesiacov 

– do augusta 754 – a zakončený bol slávnostným čítaním horos, doktrinálneho vyhlásenia, 

ktoré sa zachovalo len fragmentárne. 

Z hľadiska organizačného išlo o najväčšie východné zhromaždenie od Chalcedónu 

(451): prítomných bolo 338 biskupov, najmä z maloázijských diecéz (Bithýnia, Lýdia, Ga-

latia). Ako upozorňuje Haldon, absencia predstaviteľov pápežskej stolice, alexandrijského, 

antiochijského a jeruzalemského patriarchátu znamenala, že koncil bol „ekumenický iba  

v mene, nie v účasti“. Predsedom synody sa stal Theodosius z Efesu, známy svojím od-

mietaním ikon a úzkou väzbou na cisársky dvor.28 

Cisár Konštantín V. vystupoval počas celého zhromaždenia ako primus theologus 

– „cisár-teológ“, čo je fenomén, na ktorý upozorňuje už Ostrogorsky29 a podrobne ho 

                                                           
24 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

25 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 
Pontificio Istituto Orientale. 

26 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Uni-
versity Press.  

27 BAGGLEY, John, 1987. Doors of Perception: Icons and Their Spiritual Significance. London: Mowbray.  

28 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard.  

29 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, p. 119 – 134.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

35 

 

analyzoval Dagron.30 Podľa nich išlo o výraz byzantského modelu symfónie medzi mocou 

a vierou, v ktorom cisár preberal úlohu interpreta zjavenia. Táto prítomnosť panovníka 

mala pre účastníkov zásadný význam: zaručovala autoritu a kontinuitu rozhodnutí. 

Samotný text horos (ὅρος–„definícia“, „vyhlásenie“) predstavuje doktrinálne jadro 

synody a tvorí jeden z najdôležitejších ikonoklastických dokumentov. Zachoval sa v nie-

koľkých rukopisných fragmentoch, vydaných v Patrologia Graeca 100 (352 – 385),                 

a v modernom kritickom vydaní Schuberta a Krannicha.31 Títo autori ukázali, že horos má 

trojčlennú štruktúru: 

- biblicko-teologickú argumentáciu proti obrazom, 

- christologickú sekciu, ktorá interpretuje vtelenie bez vizuálneho sprostredkova-

nia, 

- ekleziologicko-morálny záver, ktorý vyzýva na duchovnú čistotu Cirkvi. 

V úvode horos sa synoda odvoláva na Starý zákon a na druhé prikázanie („Neurobíš 

si rytiny ani podoby“, Ex 20,4). Autori horos chápu túto normu nie právnicky, ale ontolo-

gicky: „Nič stvorené nemôže zobraziť Nestvoreného“ (PG 100, 357A). Sode  poukazuje, 

že ide o kľúčový moment teologickej inverzie: kým ikonoduli zdôrazňovali, že obraz je 

svedectvom o vtelení, Hiereia tvrdila, že každé zobrazenie znevažuje tajomstvo vtelenia.32 

V strednej časti horos sa pozornosť sústreďuje na Kristológiu. Synoda interpretuje 

hypostatickú jednotu Krista v duchu Chalcedónu , ale s apofatickým dôrazom: Kristus sa 

stal človekom „v pravde tela“, nie „v obraze tela“. Tento rozdiel medzi en alētheia sarkos 

(„v pravde tela“) a en eikoni sarkos („v obraze tela“) predstavuje, podľa Carile, jadro iko-

noklastickej teológie – Kristus nie je vizuálny symbol, ale ontologická prítomnosť.33               

V tejto perspektíve sa teológia obrazu mení na teológiu slova. 

Cisár Konštantín V. počas synody vystúpil s niekoľkými prejavmi, ktoré sa zacho-

vali v zlomkoch u Nikefora (Breviarium, PG 100, 1080 – 1084). V nich obhajoval, že pravá 

viera spočíva „nie v uctievaní farieb a dreva, ale v čistote srdca“. Ako ukazuje Hovorun, 

tieto reči boli koncipované ako katechetické traktáty – cisár sa stavia do úlohy pastiera, 

ktorý vysvetľuje vieru ľudu.34 

Z teologického hľadiska horos formuluje ikonoklastický hermeneutický princíp: 

zmyslové poznanie nie je schopné sprostredkovať božskú realitu, preto Cirkev má odvrá-

tiť pozornosť od vizuálneho k duchovnému. V texte sa to vyjadruje pojmom noēta theōria 

– „duchovné videnie“. Podľa Rahnera a Losského ide o paralelu s tradíciou apofatickej 

mystiky, ktorá vedie k Bohu prostredníctvom negácie všetkého zmyslového.35 

Z hľadiska štylistiky a rétoriky je horos pozoruhodne homogénny. Schubert  upo-

zorňuje, že používa terminológiu prevzatú z koncilových dokumentov 5. storočia (najmä 

                                                           
30 OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: C. H. Beck, p. 421.  

31 DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gallimard, p. 55 – 70.  

32 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

33 SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohlhammer, p. 73 – 84.  

34 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 
Pontificio Istituto Orientale, p. 55 – 70. 

35 HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in Byzantium. Minneapolis: 
Fortress Press, p. 145 – 158. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

36 

 

z Efezu a Chalcedónu), no aplikuje ju v inom zmysle: namiesto „pravého obrazu“ sa ho-

vorí o „pravom Slove“. Týmto spôsobom autori vytvárajú teológiu, ktorá je formálne or-

todoxná, ale obsahovo odlišná – „pravoslávna bez ikon“.36 

Synoda zároveň prijala prísne disciplinárne opatrenia: všetky obrazy mali byť od-

stránené z chrámov, z ikonostasov aj z verejných priestorov. Duchovní, ktorí by sa vzpie-

rali, mali byť zosadení. Tieto rozhodnutia sú zachytené v Canonum fragmenta (PG 100, 

382C–384B). Haldon37 poznamenáva, že tieto kanóny mali viac symbolickú než praktickú 

funkciu: v mnohých provinciách sa zákaz obrazov nevymáhal striktne, čo dokazuje aj ar-

cheologický materiál z Kapadócie a Lycie.38 

V teologickej logike horos vystupuje aj ekleziologický moment. Cirkev je tu defino-

vaná ako „spoločenstvo ducha a pravdy“, nie „viditeľných symbolov“. Ako zdôrazňuje 

Zizioulas, ide o radikálny posun: z eucharistickej teológie obrazu (prítomnosť prostred-

níctvom symbolu) k pneumatologickej teológii prítomnosti (duchovné zjednotenie bez 

obrazu). Tento aspekt urobil z Hierei prototyp „duchovného racionalizmu“, ktorý neskôr 

ovplyvnil aj niektoré západné smerovania.39 

V neskorších byzantských prameňoch, najmä u Theodora Studitu (PG 99, 389–

520), sa synoda opisuje ako „falošný snem“, vedený „cisárom-filozofom“. Avšak moderní 

bádatelia poukazujú, že tento obraz bol vytvorený až po II. nicejskom koncile (787), keď 

bolo potrebné delegitimizovať ikonoklastické texty. Z historického hľadiska Hiereia pred-

stavovala skutočný teologický pokus o rekonfiguráciu ortodoxie, nie obyčajnú politickú 

manipuláciu. 

Priebeh synody možno teda interpretovať ako proces teologickej racionalizácie: 

ikonoklastická strana nepopierala vtelenie, ale redefinovala ho. Ako upozorňuje Nichols, 

ikonoklazmus bol paradoxne dôsledkom snahy chrániť tajomstvo vtelenia – obava, že 

obraz trivializuje tajomstvo Boha.40 

Záverom možno povedať, že obsah a argumentácia horos Hierei vyjadrujú napätie 

medzi zjavovaním a transcendenciou. Dokument nie je len odsúdením obrazov, ale ma-

nifestom apofatickej viery, ktorá kladie dôraz na neviditeľnú realitu Boha a čistotu Cirkvi. 

Jeho štylistická homogenita, biblické referencie a teologická presnosť svedčia o vysokom 

stupni systematickej reflexie. Ako sumarizuje Carile „Hiereia nie je zlyhaním byzantskej 

teológie, ale jej introspekciou – pohľadom do temnej stránky viery, ktorá hľadá Boha tam, 

kde nie je obraz, ale ticho.“41 

 

                                                           
36 RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, Longman & Todd.  

37 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,       
p. 91 – 107. 

38 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press, p. 205 – 219. 

39 MATHEWS, Thomas F., 1998. The Art of Byzantium: Between Antiquity and the Renaissance. London: Weidenfeld & 
Nicolson.  

40 ZIZIOULAS, John D., 2006. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the Church. London: T&T 
Clark, p. 121 – 130.  

41 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Uni-
versity Press. 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

37 

 

Recepcia a osud synody v Hierei v byzantskej a neskoršej tradícii 

Recepcia synody v Hierei predstavuje osobitnú kapitolu dejín byzantskej teológie. Na roz-

diel od mnohých iných koncilov sa jej hodnotenie v priebehu storočí dramaticky menilo 

— od obdobia, keď bola považovaná za legitímny ekumenický snem, až po neskoršie 

označenie za „falošný“ a „ikonoklastický“ koncil. Tento vývoj ukazuje, ako úzko bola te-

ologická interpretácia viazaná na politicko-cirkevné zmeny a ako sa „pamäť Cirkvi“ for-

movala v zápase o pravosť tradície. 

Podľa Theophana Vyznávača (Chronographia, PG 108, 1064C–1068A) bola sy-

noda v Hierei bezprostredne po svojom ukončení považovaná za „veľkú a svätú“, pričom 

jej rozhodnutia boli rozoslané do všetkých provincií ríše. Tento fakt potvrdzuje aj Schu-

bert, ktorý na základe rukopisných svedectiev ukazuje, že horos Hierei sa v 50. až 70. ro-

koch 8. storočia opisoval v liturgických i administratívnych dokumentoch ako záväzný 

dogmatický text.42 

Avšak už v nasledujúcej generácii sa objavili silné teologické a monastické opozície, 

predovšetkým v prostredí palestínskeho a sýrského mníšstva. Teodor Studita (PG 99, 

389–520) reagoval na Hiereiu traktátom Antirrhetici adversus iconomachos, v ktorom označil 

cisárske chápanie vtelenia za „neosobnú abstrakciu“. Študita interpretoval kult ikon ako 

„teológiu dotyku“ – konkrétnu realizáciu tajomstva vtelenia vo viditeľnom znaku. V jeho 

chápaní bol obraz hypostatickým svedectvom: „Čo Slovo hovorí, obraz ukazuje“ (PG 99, 

468A). 

Táto hermeneutická premena mala zásadný vplyv na neskoršie chápanie Hierei. 

Ako ukazuje Hovorun  spor medzi Studitom a dedičmi Hierei nebol len o obrazy, ale                  

o povahu pravdy – či je Božie zjavenie predovšetkým noetické (duchovné poznanie) alebo 

ikonické (zmyslové sprostredkovanie). Hovorun upozorňuje, že neskoršia ortodoxná tra-

dícia – najmä po Nicei II – prevzala ikonickú epistemológiu ako základ teológie: poznanie 

Boha sa deje prostredníctvom symbolov, nie proti nim.43 

V období medzi Hiereiou (754) a Druhým nicejským koncilom (787) prebiehal ak-

tívny zápas o kontrolu nad teologickým diskurzom. Cisár Konštantín V. systematicky pre-

sadzoval ikonoklastickú ortodoxiu prostredníctvom synod a katechetických školení, ako 

dokladajú listy adresované patriarchovi Nikétovi (PG 100, 1083B–1086C). Z archeologic-

kých dôkazov však vyplýva, že ikonoklastická politika nebola úplne účinná – v mnohých 

provinciách sa ikonodulské praktiky zachovali, čo potvrdzujú fresky v chrámoch v Kapa-

dócii či Sýrii z druhej polovice 8. storočia. 

Zlom nastáva po smrti Konštantína V. (775) a počas krátkej vlády Leva IV. (775 –

780). Cisárovná Irena, ktorá prevzala regentstvo po roku 780, využila situáciu na zmenu 

oficiálnej doktríny. Podľa Oikonomidesa sa práve v tomto období začalo systematické 

„prepisovanie pamäti“44. Hiereia bola označená ako pseudo-synodos, zatiaľ čo jej rozhodnutia 

                                                           
42 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 

Pontificio Istituto Orientale, s. 84.  

43 SCHUBERT, Andreas, 2002. Textkritische Studien zur Synode von Hiereia 754. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
p. 123 – 130.  

44 HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in Byzantium. Minneapolis: 
Fortress Press, p. 178 – 193.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

38 

 

boli zbierané a využívané ako kontrastný materiál pri príprave Druhého nicejského kon-

cilu. 

Na Nicei II bola Hiereia oficiálne anulovaná. V acta concilii sa uvádza: “Pseudo-synodos 

in Hiera convocata sub Constantino impio sit anathema” (ACO II, 2, 45–47). Tento rozsudok 

definitívne uzavrel jej kanonický status a otvoril cestu ikonodulskému konsenzu. Ako zdô-

razňuje Brubaker,  týmto rozhodnutím sa vytvoril aj nový model pravovernosti: pravá 

viera sa odvtedy identifikovala s vizuálnym prejavom, s inkarnáciou, ktorá sa „vidí a zob-

razuje“.45 

Zaujímavé je, že aj po oficiálnom odsúdení Hierei sa jej texty naďalej opisovali             

a citovali v byzantských teologických kruhoch. Carile preukázal, že fragmenty horos sa ob-

javujú v anonymných kompiláciách 9. a 10. storočia, napríklad v Florilegium Barberinianum 

a v Sylloge Tactica, kde slúžili ako kazuistické príklady teologických chýb. Tým sa Hiereia 

transformovala z doktrinálneho dokumentu na pedagogický text, používaný pri výučbe 

teológie ako exemplum hereticae interpretationis.46 

V neskoršom byzantskom myslení 11. – 12. storočia sa synoda v Hierei objavuje 

ako negatívny referenčný bod, ktorý umožňuje definovať hranice ortodoxie. Niketas Cho-

niates  používa Hiereiu ako metaforu pre „rozum, ktorý sa vzoprel obrazu“. Podobne 

Gregor Palamas  vo 14. storočí pripomína Hiereiu ako „poučenie, že Boh sa nepoznáva 

rozumom bez milosti zobrazenia“. 

Z hľadiska dejín teológie možno teda recepciu Hierei rozdeliť do troch etáp: 

- Obdobie legitimizácie (754 – 787) – koncil bol považovaný za ortodoxný, jeho 

horos mal dogmatický status; 

- Obdobie anatémy (787 – 10. storočie) – oficiálne odsúdenie a postupné začlene-

nie do katechetickej literatúry ako negatívneho príkladu; 

- Obdobie reinterpretácie (11. – 14. storočie) – Hiereia sa chápe ako historické 

varovanie, ale aj ako intelektuálny experiment o hraniciach Božej prítomnosti. 

Moderné bádanie, najmä po roku 2000, začalo Hiereiu hodnotiť menej ideologicky 

a viac ako teologický fenomén. Haldon  a Brubaker ukázali, že koncil v Hierei bol pre byzant-

skú spoločnosť pokusom o teologickú obnovu, nie iba o represiu,47 interpretujú Hiereiu 

ako dialóg Cirkvi so svojím vlastným strachom z modloslužby, čím otvára otázku, či iko-

noklazmus nebol istou formou duchovného očistenia.48 

V tomto kontexte sa mení aj chápanie „osudu“ Hierei v kultúrnych dejinách.                

V moderných dejinách ideí – ako pripomína Meyendorff sa ikonoklastická teológia opäť 

                                                           
45 OIKONOMIDES, Nicolas, 2014. Byzantine Iconoclasm and the Politics of Memory. Athens: National Hellenic Research 

Foundation, p. 57 – 65. 

46 BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–850: A History. Cambridge: 
Cambridge University Press, p. 312 – 335. 

47 CARILE, Alessandro, 2024. Image, Word and Power in Byzantine Theology: Reconsidering the Iconoclastic Controversy. Rome: 
Pontificio Istituto Orientale, p. 105 – 120. 

48 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press.  



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

39 

 

vynára ako predchodca apofatickej fenomenológie, ktorá odmieta sprostredkované po-

znanie Boha.49 Podobné paralely možno nájsť v novších štúdiách o vizualite a viere, ktoré 

ukazujú, že ikonoklazmus nepredstavuje negáciu, ale duchovnú introspekciu – hľadanie 

čistoty viery prostredníctvom ticha a neviditeľnosti. 

Recepcia Hierei v byzantskom a neskoršom prostredí teda nie je len otázkou dog-

matického hodnotenia, ale aj spôsobom, ako Cirkev reflektuje svoje vlastné hranice medzi 

vierou a obrazom, slovom a videním. Ako píše Rahner, „každé odmietnutie obrazu je 

nevedomým svedectvom o túžbe po dokonalejšom zobrazení Boha“. Synoda v Hierei, 

hoci odsúdená, zostáva dôkazom, že byzantská teológia bola schopná sebareflexie – a že 

aj jej „bludy“ boli formami hľadania pravdy.50 

 

 

Fragment z Chludovho žaltára 

Záver 

Synoda v Hierei  predstavuje jedinečný moment v dejinách byzantskej Cirkvi, v ktorom sa 

stretávajú tri roviny: teologická reflexia, politická ideológia a duchovná introspekcia. Ako 

ukázala táto štúdia, ide o udalosť, ktorú nemožno zjednodušene označiť za „cisársky 

                                                           
49 HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman Survival, 640–740. Cam-

bridge, MA: Harvard University Press. 

50 MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: Fordham Uni-
versity Press. 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

40 

 

omyl“ alebo „ikonoklastickú herézu“. Naopak, Hiereia predstavuje pokus o rekonfigurá-

ciu kresťanskej ortodoxie prostredníctvom apofatickej hermeneutiky – o hľadanie Boha 

mimo zmyslového obrazu, prostredníctvom slova, čistoty a duchovného poznania. 

V prvej časti sme poukázali, že geneza synody bola podmienená komplexnou sie-

ťou teologických, sociálnych a politických vplyvov. Ikonoklazmus nebol len krízou este-

tiky, ale krízou zjavenia: sporom o to, ako môže byť transcendentný Boh prítomný vo 

viditeľnom svete. V tejto diskusii Hiereia nadviazala na dlhú apofatickú tradíciu, ktorá sa 

tiahne od Origena cez Kapadóckych otcov až po Dionýza Areopagitu. 

Druhá časť štúdie analyzovala obsah a teologickú argumentáciu horos. Text, ktorý 

bol formálne ortodoxný a opieral sa o chalcedónske definície, rozvinul originálnu, hoci 

problematickú syntézu: Christus en alētheia sarkos, nie en eikoni sarkos – Kristus                          

„v pravde tela“, nie „v obraze tela“. Tento výrok stelesňuje snahu zachovať Božiu ne-

predstaviteľnosť a zároveň chrániť realitu vtelenia pred idolatriou. 

Tretia časť ukázala, že osud Hierei v byzantskej tradícii bol viacvrstvový. Od pô-

vodného uznania za ekumenický koncil po jeho odsúdenie v Nicei II  prešla synoda dlhým 

procesom reinterpretácie. Neskoršia teológia (Teodor Studita, Nikeforos, Palamas) prijala 

jej kritiku zmyslovosti, ale transformovala ju do ikonickej epistemológie, v ktorej obraz 

nie je prekážkou, ale médiom milosti. 

Vedecký prínos tejto štúdie spočíva v troch rovinách: 

- Historiografickej – prináša nové čítanie Hierei ako autentického teologického 

projektu, nie iba ako politickej anomálie. 

- Teologickej – interpretuje horos ako prameň apofatickej teológie, ktorá sa usiluje 

o čistotu viery bez zmyslového sprostredkovania. 

- Metodologickej – využíva kombináciu historicko-analytického a diskurzívneho 

prístupu (contextual reading + theological discourse analysis), čím umožňuje uchopiť Hie-

reiu ako hermeneutický fenomén. 

Z hľadiska širšieho významu je Hiereia zrkadlom kresťanskej identity – pripomína, 

že každá teológia potrebuje rovnováhu medzi slovom a obrazom, duchom a telom, apo-

fatizmom a vtelením. Ikonoklazmus nie je iba odmietnutím obrazov, ale pokusom zachrá-

niť vieru pred jej vlastnou predstavivosťou. 

Do budúcnosti zostáva otvorený výskum niekoľkých oblastí: 

- detailné textovo-kritické porovnanie všetkých dochovaných variantov horos, 

- recepcia Hierei v byzantskej liturgickej poetike (8. – 10. storočie), 

- paralely medzi ikonoklazmom a modernou teológiou „Božej skrytosti“. 

Synoda v Hierei tak zostáva živým laboratóriom teologickej reflexie – miestom, 

kde sa viera stretáva s hranicou jazyka, obraz s tichom a zjavovanie s tajomstvom. 

 

 

 

 

 

 

 



Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025       

41 

 

BIBLIOGRAFIA 

Primárne pramene 

ACTA CONCILIORUM OECUMENICORUM, 1936. Edidit Eduardus Schwartz. Berlin: 

De Gruyter. Série: Acta Conciliorum Oecumenicorum, Vol. I–IV. Bez ISBN. 

KRANNICH, Torsten – SCHUBERT, Christoph – SODE, Claudia (eds.), 2002. Die iko-

noklastische Synode von Hiereia 754: Einleitung, Text, Übersetzung und Kommentar ihres Horos. 

Tübingen: Mohr Siebeck. ISBN 3-16-147931-9. 

MANSI, Joannes-Dominicus, 1759. Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Vol. 

XIII. Florence: Expensis Antonii Zatta. Bez ISBN. 

MIGNE, Jacques-Paul (ed.), 1863–1865. Patrologia Graeca, Vol. 100 et 108. Paris: Garnier. 

Bez ISBN. 

NICEPHORUS, 1863. Breviarium historicum, in: Patrologiae Cursus Completus, Series Graeca, 

Vol. 100. Ed. J.-P. Migne. Paris: Garnier. Bez ISBN. 

SCHUBERT, Andreas – KRANNICH, Thomas, 2002. Die ikonoklastische Synode von Hiereia 

754: Text, Übersetzung und Kommentar ihres Horos. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

ISBN 3-16-147931-9. 

THEODORUS STUDITA, 1860. Antirrhetici adversus iconomachos, in: Patrologiae Cursus Com-

pletus, Series Graeca, Vol. 99. Ed. J.-P. Migne. Paris: Garnier. Bez ISBN. 

THEOPHANES CONFESSOR, 1865. Chronographia, in: Patrologiae Cursus Completus, Series 

Graeca, Vol. 108. Ed. J.-P. Migne. Paris: Garnier. Bez ISBN. 

 

Sekundárne pramene 

BAGGLEY, John, 1987. Doors of Perception: Icons and Their Spiritual Significance. London: 

Mowbray. ISBN 0-264-67118-X. 

BALTHASAR, Hans Urs von, 1982. The Glory of the Lord: A Theological Aesthetics. Vol. 1: 

Seeing the Form. San Francisco: Ignatius Press. ISBN 0-89870-031-0. 

BELTING, Hans, 1994. Likeness and Presence: A History of the Image Before the Era of Art. 

Chicago: University of Chicago Press. ISBN 0-226-04215-4. 

BRUBAKER, Leslie – HALDON, John F., 2011. Byzantium in the Iconoclast Era, c. 680–

850: A History. Cambridge: Cambridge University Press. ISBN 978-1-107-00073-5. 

DAGRON, Gilbert, 1996. Empereur et prêtre: Étude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris: Gal-

limard. ISBN 978-2-07-073613-2. 

DAVIS, Stephen T., 2021. The Senses and the Soul: Spiritual Perception in Late Antiquity and 

Byzantium. Oxford: Oxford University Press. ISBN 978-0-19-885408-1. 

HALDON, John F., 1984. Byzantine Praetorians: An Administrative, Institutional and Social 

Survey. Bonn: Rudolf Habelt. ISBN 3-7749-2004-4. 

HALDON, John F., 2016. The Empire That Would Not Die: The Paradox of Eastern Roman 

Survival, 640–740. Cambridge, MA: Harvard University Press. ISBN 978-0-674-08877-

1. https://doi.org/10.4159/9780674969193 

HERRIN, Judith, 1987. The Formation of Christendom. Oxford: Blackwell. ISBN 0-631-

15186-9. https://doi.org/10.1515/9780691220741 

https://doi.org/10.4159/9780674969193
https://doi.org/10.1515/9780691220741


Notitiæ historiæ ecclesiasticæ 2/2025      

42 

 

HOVORUN, Cyril, 2018. Political Orthodoxies: The Unorthodoxies of the Church–State Nexus in 

Byzantium. Minneapolis: Fortress Press. ISBN 978-1-5064-3160-4. 

https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt 

LOSSKY, Vladimir, 1976. The Mystical Theology of the Eastern Church. Crestwood (NY): St 

Vladimir’s Seminary Press. ISBN 0-913836-31-1. 

MANGO, Cyril, 1985. Byzantine Architecture. New York: Rizzoli. ISBN 0-8478-0615-4. 

MATHEWS, Thomas F., 1998. The Art of Byzantium: Between Antiquity and the Renaissance. 

London: Weidenfeld & Nicolson. ISBN 0-297-82398-1. 

MEYENDORFF, John, 2023. Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New 

York: Fordham University Press. ISBN 978-0-8232-9993-5. 

OSTROGORSKY, Georg, 1963. Geschichte des byzantinischen Staates. München: C. H. Beck. 

ISBN 3-406-01414-3. 

RAHNER, Karl, 1984. Theological Investigations, Vol. 18: God and Revelation. London: Darton, 

Longman & Todd. ISBN 0-8245-0571-9. 

RUNCIMAN, Steven, 2004. The Byzantine Theocracy. Cambridge: Cambridge University 

Press. ISBN 0-521-54591-9. 

SODE, Claudia, 2002. Ikonoklasmus und Theologie im Byzantinischen Reich. Stuttgart: Kohl-

hammer. ISBN 3-17-017555-3. 

WEITZMANN, Kurt, 1975. The Place of Book Illumination in Byzantine Art. Princeton: Pri-

nceton University Press. ISBN 0-691-03910-0. 

ZIZIOULAS, John D., 2006. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the 

Church. London: T&T Clark. ISBN 978-0-567-03148-8. 

 

Adresa autora:  

prof. dr hab.Wojciech Słomski 

Vizja University in Warsaw  

Okopowa 59, 01-043 Warszava, Poland 

e-mail: w.slomski@vizja.pl 

https://doi.org/10.2307/j.ctv14h4jt

